سلسلة الردود على الإفتراءات - ١-



<u>في</u>ڪئابه

فَحِكُمُ لَهُ وَسِّرِ الدِّرِي الْإِنْ الْرِيدُ الْرِيدُ الْرِيدُ الْمُعَلِينَ وَمُوْسِّرِينَ الْمُلِيدُ السُّلِينَ وَمُوْسِّرِينَ السُّلِينَ وَمُوْسِّرِينَ السِّلِينَ الْمُؤْلِدُ السُّلِينَ الْمُؤْلِدُ السَّلِينَ الْمُؤْلِدُ السُّلِينَ السَّلِينَ السَّلِينَ الْمُؤْلِدُ السَّلِينَ الْمُؤْلِدُ السَّلِينَ الْمُؤْلِدُ السَّلِينَ الْمُؤْلِدُ السَّلِينَ الْمُؤْلِدُ السُّلِينَ الْمُؤْلِدُ السَّلِينَ الْمُؤْلِدُ اللَّهُ السَّلِينَ الْمُؤْلِدُ السَّلِينَ السَّلِينِينَ السَّلِينَ السَّلِينَ السَّلِينَ السَّلِينَ السَّلِينَ السَّلِينَ السَّلِينَ السَّلِينَ السَلِينَ السَّلِينَ السَّلِينَ السَلِينَ السَّلِينَ السَّلِينِ السَّلِينَ السَّلِينِينَ السَّلِينَ السَلِينَ السَّلِينَ السَلِينَ السَّلِينَ السَلِينَ ال

وكنورغب الرحم أرجي والمحمد المتاذر المتاذر ألم المتاذر المتاذر ألم المتاذر الم

جامعة الأزهر





رَفْعُ عِب (لرَّحِمْ الْهُجِّلِّ يُّ (سِلَتِر) (لِنِّرُ) (لِفِرُووكِرِين www.moswarat.com



رَفَّحُ حِب (لرَّحِيُ الْفَجَنِّ يُّ رُسُلَتَ الْانْدُرُ (لِفَرُوکُ سُلِتَ الْانْدُرُ الْفِرُوکُ www.moswarat.com رَفَعُ عِس (ارَجَعِ إِجَ الْهِجَنِّي يَّ رُسِكِنَهُمُ الْاِنْدِيُ الْمِنْدِيُ الْاِنْدِي رُسِكِنَهُمُ الْاِنْدِيُ الْاِنْدِي الْمِنْدِي www.moswarat.com

> سلسلة الردود على الإفتراءات -١-

# السين على المارس والمراب والمراب المراب المر

مُحَكَمَّدُمُوْسِسِ الدِّبُ الْإِسُالِ فِيَ وَمُوْسِسِ إِمِبَاطُورِيَّةِ السُّلِينَ

و كنورعب التي التي وي المركب وي الم

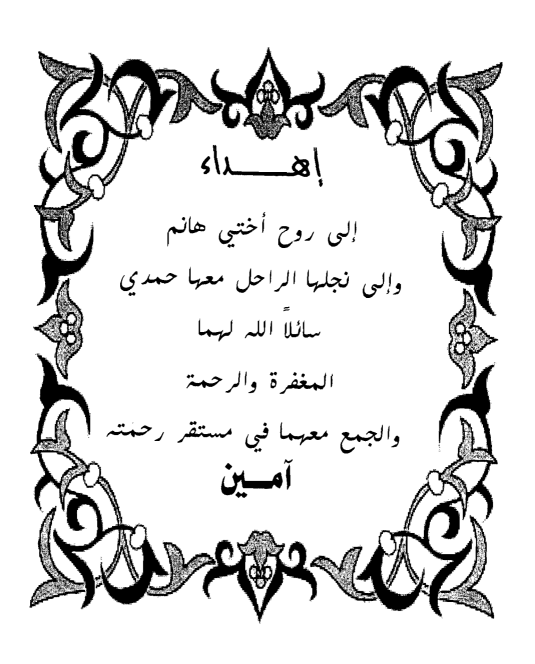
الطبعة الثانية ٢٧ ١٤ / ٢٠ ، ٢م

محفوظٽ جميع جفوق منع جفوق

رقم الإيداع ٢٠٠٦/١٧٦٩٤

۷۲ أش جسر السويس – ميدان الألف مسكن – القاهرة ت: ٤٩٣١ ، ٧٤ – ٣٧٣٧٣٥٢ – ١٢/ ٣٧٣٥٣٥٢ E-mail:muhaddethin@yahoo.com







قال تعالى: ﴿ لَ لَتُبْلَوُنَ فِي أُمُوالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ وَلَيَسْمَعُنَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ وَلِيَسَمَعُنَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ وَلَتَسْمَعُنَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ اللَّذِينَ أُوتُواْ وَلَيْ اللَّهُمُوا وَلَيْ اللَّهُمُوا وَلَيْ اللَّهُمُوا اللَّهُمُوا اللَّهُمُوا اللّهُمُوا اللَّهُمُوا اللّهُ مُوالِ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

صدقالله العظيمر



## إلى المقاومة الإسلامية في كل مكان

﴿ أَ وَدَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ تَغَفَّلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُمْ فَيَلَةً وَاحِدَةً ﴾



#### مُعَتَّلُمْتُهُ

الحمد الله هدانا إلى توحيده، وجعلنا من المبتهلين إليه بالعبادة دون سواه، والصلاة والسلام على من بعثه ربه بشيراً ونذيراً، وعلى آله وأصحابه إلى يوم الدين.

#### أما بعد ...،،،

يخطئ من يظن أن الحروب الصليبية قد وضعت أوزارها، وأكثر منه إمعاناً في الخطأ من يظن أن الحرب الدائرة الآن في العراق هي حرب عسكرية فقط، وأكثر منه جهالة من يعتقد أنها حرب تحرير، وعلى أي لون فهم هؤلاء المحدوعون تلك الحرب فهناك معارك من نوع آخر قد لا يرونها، وهي أخطر من قاذفات القنابل التي رأيناها ولا زلنا نراها رأي العين تموي على رؤوس أطفال ونساء وشيوخ العراق، وتسوي مساكنهم بأرضهم.

إنها الحرب الممتدة في كل قرية ومدينة من مدن المسلمين، وفي كل مؤسسة إعلامية أو تعليمية من مؤسساتهم، إنها الحرب التي تقضي على كل ما أتت عليه من فكر وثقافة، إنها حرب ظاهرة وباطنة تراها رأي البصر والبصيرة في الكتب المدرسية التي طبعت بمئات الأطنان، وحملتها بوارج حربية من سواحل أمريكا إلى عقول تلاميذ المسلمين في مدارس العراق الجديد.

لم تتردد أمريكا رائدة تلك الحرب في استخدام ما في حوزها من وسائل التضليل الديني والسياسي، المباشر وغير المباشر، فأصبح فقراء المسلمين يتعرضون لإغراء المعونات، وجهلاؤهم للتضليل الديني، وأصحاب الطموح منهم لإغراء الشهرة والمناصب، وأما المعاندون من بين المسلمين فليس له إلا البطش العسكري، والإرهاب السياسي!

وسائل كثيرة للإغراء والتضليل، وللإرهاب والتنكيل باتت كلها رهن تصرف البطش الأمريكي، وها هي أمريكا تستخدمها بطرق متنوعة، وبصور رسمية وشبه رسمية، أحياناً في سجون منعزلة عن الرحمة، بعيدة عن قانون أمريكا، وغير بعيد عنها حقد أمريكا، ولم يكن رئيس أمريكا غافلاً عن تعطش المسلمين إلى الديمقراطية، ولم يكن ليدع فرصة كتلك تمر دون استغلال، فراح يخلط الدين بالسياسة، والغزو الثقافي بالعسكري، ويرفع الشعار الإنجيلي الذي ينفي الآخر نفياً تاماً: «من ليس معنا فهو ضدنا» (۱) «وبهذا الشعار المقدس أرهبت أمريكا ضعفاء الإيمان، وأربكت محدودي الفكر والثقافة من المسلمين، وهيمنت على وسائل الإعلام المخلية والعالمية».

ونتيجة لكل ذلك باتت الفرية تخرج من أمريكا يتردد صداها في أنحاء العالم، وتظل تتكرر حتى يصدقها مخترعوها، ويضطر إلى التعامل معها

١ - وهـو الـشعار الـذي أعلـنه جورج بوش في بداية حربه على ما يسمى
 بالإرهاب، وهذا الشعار مقتبس من إنجيل متى ١١: ٢٠ ولوقا ١١: ٣٣ وانظر
 مرقص ٩: ٤.

منكروها. ومصدر كل الافتراءات هو تراث آل بوش، إنها البوشية التي تشكك في توحيد رب العالمين، ويروج لها في وسائل الإعلام على أنها أنماط فكرية لا يسلكها إلا السادة المتحضرون، وبين يدي الآن أحد نماذج أو قل أحد مصادر الإضلال الأمريكي، كتاب عنوانه:

«محمد: مؤسس الدين الإسلامي، ومؤسس إمبراطورية المسلمين» تصور! من مؤلف هذا الكتاب؟.

إنه حورج بوش، ليس بوش رئيس الولايات المتحدة الأمريكية الحالي، الما حده الذي أمضى عمره في دراسة العبرية لينقض بالإنجليزية ديناً مصادره الأصلية ليست إنجليزية وليست كذلك عبرية!

إن من يقرأ أول صفحات هذا الكتاب يدرك على الفور ما يرمي إليه من ترويج لصورة رسمها حيال مريض بداء الحقد على الإسلام ورسوله، لهذا استقبلته الشعوب العربية بكل اشمئزاز وقرف، ولكن بعض وسائل الإعلام ممن دخلت مجال التأثير الأمريكي احتفت به، وعرضت له وكأنه أحد المؤلفات المقدسة، وما هو في الواقع إلا تكراراً لبعض مختلقات أو مخلفات العصور الوسطى، وليس رئيس أمريكا مثقفاً ليدرك ذلك، وليس بالذي يخجل من تقديس ما لا يفهمه، وقد لا يفرق بين مؤلفات جده وأناجيل ربه، ولم يخجل وهو يحتل أرض المسلمين، ويجرح مشاعرهم، وينشر المنصرين بينهم أن يتساءل في وقاحة: لماذا يكرهوننا؟.

إنه لا يعرف لماذا نكرهه، إن الفرع نسخة مكررة من غباء أصله. تأمل حديث الابن عن محور الشر، وحديث جده عن رسول الله علله!

كل هذا يكشف لك عن الدافع الحقيقي للحرب على العراق، وإن كان للمرتزقة حول رئيس أمريكا أسباهم الخاصة، لكنهم يستغلون هذا الجاهل بدينه ودنياه، ليكن له ما يريد وليتحقق لهم ما أردوا، فليذهبوا هم بالمليارات من الدولارات، وليبارك الرب الذي صلبه اليهود لهذا السربوش» المغرور في أمريكا وما حولها.

والخبراء بسلوك آل بوش يقطعون بأن احتلال العراق لم يكن غرضه أسلحة الدمار، ونظنه وسيلة هيأها ربك لكشف القناع عن وجه الباطل القبيح، فقد أخزى الله تعالى رئيس أمريكا، وأظهر كذبه في العالمين، ولم يكن هذا إلا سبيلاً لفضح ما طواه الزمان من ضلال حد والد أبيه، حين تنافست جهالة الجد الدينية وسذاجة أحفاده السياسية، فغطت الجهالة الدينية بغير عناء على سياسة الابن الرعناء، وتراءت للموحدين رأي العين، غير أن التضليل الإعلامي لا يزال يعمل سحره في عقول ضعفاء النقافة، ولا يزال هناك من ضعفاء الإرادة من هم في حاجة إلى خطوط النقافة، وأسوار عالية تحول دون سيطرة الطواغيت عليهم والتردي بهم في ظلمات التثليث.

إن على المسلمين التفكير بجدية في مصير أطفالهم، ذلك أن مصيرهم إن لم يحصنوا بالعلم النافع التغرير بهم، فالتعليم هو المصل الواقي لهم من التنصير والعياذ بالله، ولهذا فرضه علينا ربنا قبل الصلاة والزكاة، بل قبل شهادة أن «لا إله إلا الله» اقرأ – إن شئت – أول الأوامر الإلهية نزولاً على عبده محمد الله الدواء قبل أن ربك قد وضع لك الدواء قبل أن

يحل بك الداء:

﴿ آقَرَأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ۞ ٱقْرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ۞ ٱلَّذِى عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ ۞ عَلَّمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ۞﴾

فالقراءة هي الطريق إلى المعرفة، والمعرفة هي بداية التكاليف الشرعية في الإسلام، لماذا؟.

لأنه لا يمكن أن تصل إلى عقيدة صحيحة إلا بها، ولا يمكن أن تحمى ما وصلت إليه من عقيدة إلا بها، فهي لهذا أول الواجبات عليك، وليس التعليم ترفاً في ديننا، فهو الذي يقينا خرافات صلب رب العالمين وتثليثه، وهو الذي يجنبا خداع المؤلفات التي تشرح الإسلام على الطريقة الغربية، أو تعتمد كلياً أو جزئياً على مصادر غير عربية، فمعظمها مؤلفات ينبغي الاحتياط عند قراءها، ولا يجوز أن تعتمد كأبحاث علمية، أو مقررات دراسية بحال من الأحوال.

ولا يخفى عليك أن ظهور البوشية الدينية ليس ناتجاً عن دراسة للإسلام، بل إنه ناتج عن دراية متأخرة بحقيقة المسيحية، فبعد أن يئس الضالون من العثور على إجابة مقنعة لما يثار حول دينهم، لجئوا إلى قذف الموحدين بدائهم، فذنب محمد على عند آل بوش أنه جعل من المسيح محرد نبي، فهذا ذنب لم يصل إليه نصراني ممن يظنون أنه – والعياذ بالله – ملعون بتعليقه على الصليب، ولا يهودي ممن أجمعوا على أنه ابن زنا.

ولن أتدخل في شرح تفاصيل العلاقة بين محتقري المسيح وعابديه، وعلى أي شيء يجتمعون وعلى أي شيء يفترقون، وإنما سأحرص على أن أبرز بنوع خاص الدافع وراء ما ردده بوش حول الرسول الكريم في وسوف أعمد – بعون الله تعالى – إلى رد كل فرع إلى أصله، وكل عيب إلى أهله، وسوف ترى ما يتساقط من آنية الدنس لا يتعدى رؤوس أصحابها الملوثين بأقذار الرذيلة، بينما شمس الموحدين في سماء الحقيقة لا ينالها نبح النابحين، ولا قذى القذرين، ولا دنس الوسخين، «حتى إن طيور السماء تأتى وتتآوى في أغصافها»!

لقد قام بعض إحواني مشكورين بجمع ما تناثر من طبخ آل بوش، وطلبوا مني فحص هذا الغذاء، لمعرفة أجيد هو أم رديء، فراجعت الترجمة العربية لكتاب بوش، واستفدت معرفة سياق كل شبهة وردت فيه، فنسبتها إلى موضعها منه، وركزت عليها دون ما حولها من أخطاء لا تخفي على قارئ مبتدئ، فهي على شاكلة أوهام زكريا بطرس الذي بات معروفاً بوجهه القبيح لدي مشاهدي قناة الحياة.

ولدي علم بأن رسالة ماجستير يجري إعدادها الآن في جامعة الأزهر للرد على هذا الكتاب الذي نحن بصدد الرد عليه الآن، والأستاذ عبد البديع كفافي قد سبقني وسبق هذه الرسالة برد شامل على كتاب بوش بعنوان: «الدر المنقوش في الرد على جورج بوش» ط/ دار الفتح للإعلام العربي، غير أن حرصه على أن يجيب على ما يمكن أن يطرأ في عقل المسلم، جعلني أفكر في التركيز على جانب آخر، وهو ما يمكن أن

يقع في ذهن المسيحي المنتفخ بباطله، المغرور بصلب معبوده، وقد لا ترى الأمر يستحق ما أعد وما يعد، فما طفح إناؤهم بجديد، وما سنأتي به لن يخرج عما حاد به السابقون، لكن عليك أن تميز بين العجز والسكوت، وبين ما قيل وما يمكن أن يقال، فالرد هنا يأتي في سياق يكشف عن أخر ما وصل إليه الحقد الصليبي على الإسلام والمسلمين، لقد بات الغرب يضغط علينا من أجل تغيير مناهجنا الدراسية، بل وتغيير قيمنا وفهمنا للإسلام، وهذه الأماني الغربية تلتقي مع ما يطرحه كتاب بوش من فكرة إساسية مفادها أن الشرق الأوسط الجديد الذي تبشر به الإدارة الأمريكية اليوم مصيره المسيحية طبقاً لنبوءات الكتاب المقدس.

وفضلاً عن ذلك يفضح هذا الرد ما سطره هذا الكاتب الذي ظل حتى سنوات قليلة مغموراً بين آلاف المستشرقين الذين طعنوا في توحيد رب العالمين، ففي خمسة فصول بعد تمهيد حول الكتاب ومؤلفه، سوف يأتيك الرد على النحو التالي:

الفصل الأول: الرد على دعواه حول البشارة بمحمد للله الفصل الأول:

الفصل الثانبي: الرد على دعواه حول الوحي.

الفصل الشالث: الرد على دعواه حول معجزاته ﷺ .

الفصل الرابع: الرد على دعواه حول سلوك النبي على وهديه

الفصل الخامس: الرد على دعواه حول زوجات النبي ﷺ وصحابته.

والله تعالى أدعو أن أكون عند حسن ظن إخواني المسلمين ، وأن يلهمني الصواب فيما أكتب،والإخلاص فيما أعتقد. إنه حسبي ونعم الوكيل.

विक्र स्थे

د/ عبد الرحمن جيرة

القاهرة ٩ ٢ يونيو ٢٠٠٦م

oneway & @hotmail.com

#### ملهكينك

في هذا التمهيد السريع نتعرف على بعض النقاط المتعلقة بالكتاب وكاتبه.

#### الكتاب: 🕸 عنوان

«محمد مؤسس الدين الإسلامي ومؤسس إمبراطورية المسلمين» اسم كتاب مترجم عن الإنجليزية بدأنا نسمع عنه عقب احتلال أمريكا للعراق، حيث ظهرت الطبعة الأولى مترجمة إلى العربية إبريل ٢٠٠٤م عن دار المريخ للنشر، وطبقاً لما أورده المترجم في مقدمته فإن البيانات الخاصة بهذا الكتاب في مكتبة الكونجرس هي على هذا النحو:

- «The life of Mohammed; Founder of the religion of Islam, and the empire of the Saracens, »

  LC Control Number: ٤٤٠٢٧٩٨
- Type of Material: Book «Print, Microform, Electronic, etc.»
- Brief Description: Bush, George, ۱۷۹٦- ۱۸۰۹, ((from old catalog)
- The life of Mohammed; Founder of the religion of Islam, and the empire of the Saracens,
- New-York, Harper & brother, was ran p. front. (fold. plan) are

CALL NUMBER: Bpvo. BA NATY

#### 646 243

#### الكتاب: 🕸 مؤلف

لم يسمع أحد من دارسي الاستشراق في العالم العربي قبل هذه الأيام عن مستشرق باسم «جورج بوش» ولكن منذ سنوات خرج علينا كتاب مترجم عن الإنجليزية وعلى غلافه اسم هذا المؤلف، ومن يومها عرف المهتمون بالجانب الديني في العالم العربي البوشية كنظرية صليبية، ودحل الجد عالم الثقافة بعد أن دخل أحفاده عالم السياسة، وليس باستطاعتي أن أسجل شيئاً عن حياة هذا الجد طالما أن مراجع الاستشراق لم تذكر لنا من أمره شيئاً، وبإمكانك أن تكتفي بما ورد في الصفحة الخيرة من تعريف بالكاتب، أو بما ورد على غلاف الترجمة العربية، حيث جاء:

«مؤلف هذا الكتاب «جورج بوش» الجد الأكبر (١٧٩٦ – ١٨٥٩م) كان واعظاً بارعاً في الجدل والمناظرة، وراعياً لإحدى الكنائس في إنديانا بولس، وأستاذ في اللغة العبرية والآداب الشرقية في جامعة نيويورك، وله مؤلفات وأبحاث في شروح أسفار العهد القديم، ومن أهمها هذا الكتاب، عن حياة نبينا الكريم وأمة العرب والمسلمين، وهو ينطوي على بذاءات وادعاءات تصف العرب والمسلمين ونبيهم بما يوصف بأنه أشنع ما كتب عنهم في الغرب».

أما علاقة صاحب هذه البذاءات برئيس أمريكا الحالي فربما تضاربت الأقوال، وحسبك أن تعلم أن هذا السياسي المتعجرف هو خلف لذاك اللاهوتي المتعصب.

#### الكتاب: 🕸 مصادر الكتاب

يذكر المؤلف العديد من المصادر التي رجع إليها، وبكل أسف لا نجد من بينها مصدراً واحداً مترجماً عن كاتب مسلم، ولهذا فإن ما سيذكره هنا غير معروف للقارئ العربي على الإطلاق، وقد يشعر القارئ العربي - لولا أسماء الأعلام والمدن - أن المؤلف يتحدث عن محمد آخر غير رسولنا في وإليك هذه المصادر كما ذكرها المؤلف:

- ترجمة سيل للقرآن الكريم في مجلدين.
- تاریخ العالم (سلسلة مود) مجلد رقم (۱)
- كتاب جيبون عن سقوط الإمبراطورية الرومانية محلد (٣)
  - حياة محمد لـ «بريدو».
    - حياة محمد بولينفيليير
- حياة محمد كتاب رقم (٤٥) من سلسلة مكتبة المعلومات المفيدة.
  - قاموس بایل التاریخی مادة محمد.
    - تاريخ الشرقيين لهوتنجر.
  - تاريخ الأسرات الحاكمة لأبي الفراجي بترجمة بوكوك.
    - شرح الإسلام في مجلدين. مرجان
    - كشف حقيقة الإسلام لفوستر في مجلدين.
      - المكتبة الشرقية لدير بلوت.
    - الوضع الحالي للإمبراطورية العثمانية رايكوت.

- ا تاريخ العرب والمسلمين لأوكلي في مجلدين.
  - محموعة محاضرات هُويت.
- ترجمة لي Lee لكتابات الموقر هـ.. مارتين المثيرة للجدل.
  - أصول الأريوسية هويتيكر
  - النبوة والنبوات لـ فيبر في ثلاث محلدات.
- وأخيراً رحلات بكنجهام وكيبل وبوركهارت ومادن في بلاد الشرق.

هذه هي المصادر التي عول عليها المؤلف، وليس من بينها مرجع واحد عربي، ولا مرجع واحد مترجم عن العربية مباشرة غير ترجمة سيل سيئة السمعة للقرآن الكريم، وعلى أساسها حكم بأن القرآن الكريم مضطرب وغير متناسق، وعلى أساسها مضى في تضليل ضعفاء الفهم، معلناً أنه اكتشف انخداع من وصفهم بـ «المنحطين» في الإيمان بتوحيد رب العالمين.

#### 645 24B

#### ﴿ الهدف من نشر الكتاب:

لا ينبغي أن نفصل ظهور الكتاب عن الأزمات التي تمر بها أمتنا الإسلامية، وإن كان الناشر يصرح بأن الحافز له على نشره هو «الكشف عن المصادر الأساسية للكره والحقد والعنصرية التي يمارسها تيار متطرف في فكر الغرب الأمريكي».

ومن حقك أن لا تتفق مع هذا الرأي، ولكن اختيار هذا الكتاب من بين آلاف الكتب التي تحمل نفس الأفكار وربما صوراً أشد كراهية يؤكد ارتباط الصراع العسكري في منطقة الشرق الأوسط بالدين.

ولست هنا بصدد التشكيك في نية الناشر، فنشر الكتاب يؤدي إلى معرفة الرابط بين الحقد القائم ونبوءات دينية لا وزن لها – في نظرنا – من الناحية التفسيرية أو التطبيقية، غير أن هذا قد لا يظهر إلا لطائفة معينة من القراء، وليس إلى كل القراء.

وإذا صح ما يشاع من أن هذا الكتاب قد خرج برضا أمريكا ومباركة رئيسها في إطار حملته التي قدف إلى عودة الشرق الجديد إلى المسيحية، فلا أصدق أن يخرج من بلد يعتبره المسلمون مصدر الإسلام وقلب العروبة النابض بالحياة، لقد عودتنا المملكة السعودية المبادرة إلى الدفاع عن الإسلام، إنها الدولة التي لا تزال راعية للأصالة الإسلامية، ولم تحرول وراء الغرب بثقافته كما فعلت دولٌ من حولها، فالمسلم في كل مكان لا يزال يثق بأمانتها وإخلاص قيادتها للدين، ولا زلنا نراها ترقب كل ما يترجم أو يطبع على أراضها، لقد عودتنا أن يصلنا منها وبالمجان كل ما هو طيب

من كتب التراث القيمة، وقد وصلين كتاب إظهار الحق، للشيخ رحمت الله الهندي طبعة فاخرة في أربعة مجلدات محققة، طبعته الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد بالمملكة، فهل بعد إظهار الحق تنشر دار المريخ من العاصمة السعودية ما ظن تيار متطرف في الغرب الأمريكي أنه يهدم هذا الحق؟.

إن الثقافة الإسلامية التي تعثر محوها طول فترات الاستعمار لن يزعزعها بفضل الله آلاف من مثل هذا الكتاب، وقد لاحظنا إقبالاً ظاهراً على التمسك بالإسلام عقب احتلال العراق والتبشير بالديمقراطية فيه، وليس من سبب سوى أن المسلمين أبصروا قبح التثليث فراحوا يتشبثون بتوحيد رب العالمين.

لكن علينا أن نأحد حذرنا فالفقر أحياناً يدفع بضعفاء الإرادة إلى اللامبالاة إن كان ما يأتيهم من رزق من عند الله أم من حزائن أعدائه!





الفَصْيِلُ الْمُحْيِلِي المُحَوِّلِي

السرد على دعواه حول النبوءة بمحمد ﷺ



### الفَصْيِلُ الْأَوْلَ

#### الرد على دعواه حول النبوءة بمحمد ﷺ

في هذا الفصل نحاول أن نقدم إليك موقف حورج بوش من مسألة تنبؤ الكتاب المقدس بمحمد في ويبدو من خلال ما كتبه حول هذا الموضوع أنه من الذين رأوا أن الاعتراف ببعض النبوءات عن محمد في في الكتاب المقدس يجنب إلههم تهمة الغفلة عما كان سيحدث للعالم بعد عدة قرون من قيامه بعملية الفداء الفريدة في التاريخ، وربما ظن بوش أن إقراره بنبوءة أو عدد من النبوءات تحذر من إنسان الخطية يمكن أن يشكك في نقد الإسلام للمسيحية، فاحتيار هذه النبوءات وتحديد نصوصها بعناية قد يزيل - حسب اقتناع بوش - عوائق كثيرة تحول دون الاقتناع بعقيدة الصلب والفداء التي هي بالأساس بالغة التعقيد في فهمها والاقتناع بحا، وعلى أساس هذا يسهل الهام المسلمين بوضع مبشرات للدلالة على نبيهم، ويكفي أهم - كما ظن بوش - يتشبثون بفقرة من سفر التثنية لإثبات صدق نبيهم مع جهلهم بجغرافيا البلاد التي يعيشون فيها .

والنبوءات التي يصدق بوش ألها متعلقة بمحمد يظهر فيها ومن خلالها كم كان هذا الرجل يعاني من الحقد، فقد ظن أن محمداً على هو إنسان الخطية الجالس في هيكل الله، مظهراً نفسه كأنه إله، ومن ثم اعتبره عقاباً من الله لشعب الكنيسة المقدسة، وسبب هذا العقاب هو ارتداد الشعب المسيحي عن الدين الصحيح، وطبقاً لاعتقاد بوش فإن الذين ارتدوا عن المسيحية سيعودون حتماً إليها، وعندها سيعود المسيح إلى دنياهم طبقاً لنبوءة بولس ودانيال اللتان سيأتي شرحهما في هذا الفصل إن شاء الله تعالى.

ومن جانبهم لا يعتقد المسلمون أن ثبوت رسالة الإسلام يتوقف على ما عند آل بوش من أسفار، فأسفار الكتاب المقدس ليست ثابتة في نسبتها إلى الله تعالى، فسيان عندنا أن تتنبأ بمحمد أو لا تتنبأ، فلدينا ما يقطع الشك باليقين في أمر رسالته الكين وهو معجزة القرآن الكريم، وليس لدى النصارى إلا الظنون والأوهام في أمر أناجيلهم، فالكتاب مجهولون، والأماكن والأزمنة التي كتبوا منها أو إليها غير معلومة، والكل يقترح وليس هناك ولا هنا من يضع حداً لهذه الاقتراحات.



#### ١- اعتراف بوش بنبوءات عن محمد السلام لماذا ؟.

لا خلاف على أن الرؤى والنبوءات تمثل جزءاً أصيلاً في أديان البشرية، فهي معروفة لدى الأمم التي لها والتي ليس لها كتاب مقدس، وقد يقع التصديق بنبوءة لكولها في سفر يعتقد المؤمنون به أنه مقدس، ورغم ألها قد لا تكون بالدليل القاطع على ذلك إلا أن من أتباع الأديان من لا يصدق إلا بها، فتفسير النبوءة في أغلب الأحوال يحتاج قروناً طويلة، ويختلف بين أمة وأخرى، وشخص وآخر، ولهذا لم تحل النبوءات الموحودة في الكتاب المقدس دون وقوع الشك فيه، بل أصبحت بمرور الأيام وتوالي التفسيرات والاختلافات من أهم أسباب التشكيك فيه، وفي إطار البحث عما يقوض دعائم الشك المتواصل حاول بوش أن يستغل ما دعاه بالحقيقة التاريخية في تفسير ظهور الإسلام، وبسذاجة قلما تتوفر لأحد ظن أنه لكي يكون كتابه المقدس صحيحاً يكفي أن يكون قد تنبأ بمحمد على النحو الذي وصفه به كإنسان الخطيئة الذي يعاقب الله به شعب القديسين.

لم يكن بوش أول من تحدث عن محمد بهذه الطريقة، ولا أول من طبق عليه هذه النبوءات، إذ يبدو أن صورة الإسلام في الغرب كانت متفقة اتفاقاً تاماً مع بعض النبوءات القديمة لدى كثيرين من المستشرقين قبل عصر بوش بقرون عديدة، «إذ فتح المسلمون بيت المقدس في عام ٦٣٨م وبنوا مسحدين عظيمين على حبل المعبد، وبدا ألهم حقاً يحكمون العالم، وقيل أيضاً إن محمداً قد أتى بعد المسيح حيث انتفت الحاجة إلى تتريل حديد، ولكنه نصب نفسه نبياً وارتد كثير من المسيحيين واعتنقوا الدين

الجديد، وكانت بحوزة يولوجيو والفارو الإسباني سيرة مختصرة لحياة محمد تقول إنه توفي عام ٦٦٦ من التاريخ الإسباني، وبذلك تسبق الحساب التقليدي بثمانية وثلاثين عاماً، وكانت تلك السيرة النبوية التي كتبت في أواخر القرن الثامن من وجهة نظر غربية قد قام بإعدادها أحد الأديرة، ويدعى (دير لير).

كانت صيحات التهجم التي أطلقها شهداء قرطبة ضد نبي الإسلام تستند إلى تلك السيرة القائمة على الرؤيا وصور الوهم للأذهان التي سيطر عليها الرعب أن محمداً دجال كاذب، نصب نفسه نبياً ليخدع العالم، وصور لهم الوهم أنه فاسق يستمرئ الفسق البذيء ويدفع أتباعه إلى محاكاته، وصور لهم الوهم أنه كان يجبر الناس على اعتناق عقيدته بحد السيف. (١) وهو الوهم الذي لا يزال يعيش فيه بابا الكاثوليك الحالي بنديكيت السادس عشر.

والواقع أنه بعيد الإصلاح الكنسي ومعرفة الكثير عن تفاصيل المسيحية وكتابها المقدس انتقل الغرب إلى واقع فكري جديد، لم يعد الإسلام فقط هو الدين المؤكد بطلانه في نظر الغرب، لم يعد ثمة جدوى من الإصرار على عدم وجود نبوءات تكشف عنه في لقد دفع هذا الإنكار من قبل مسيحي الشرق في الماضي ببعض المسلمين إلى مراجعة الأناجيل لا لإثبات نبوته في من خلالها وإنما لإقامة الحجة على منكريها بما لا ينكرون، وقد استمر البحث والإنكار قروناً دون جدوى، ففي كل مرة استغل أهل

۱ - سیرة النبی محمد / تألیف کارین آرمسترونج صـ ۳۲ ، ۳۷

الإنجيل عدم معرفة المسلمين بلغات الكتاب المقدس ليمثلوا عليهم دور العلماء، فكلما أشار المسلم إلى اسم أو صفة معتقداً ألها تشير إلى نبيه العلماء، فكلما أشار المسلم إلى اسم أو تلك الصفة ليست بهذا المعنى في رد أساتذة اللاهوت بأن هذا الاسم أو تلك الصفة ليست بهذا المعنى في اللغة الأصلية، وتبعاً لهذا التردد بين المعنى الأصلي وغير الأصلي دارت نقاشات طويلة حول نص النبوءات تارة، وحول تطبيقها تارة أخرى.

ولكن هذا الموقف بدأ يفقد أهميته منذ أن انكشف للعلماء حقائق دفعت هم — كما هو معلوم — إلى الثورة على التقليد الذي تسلحت به الكنيسة دينياً، كما تخلى الأدباء عن اللاتينية التي تسلحت بها الكنيسة أدبياً، وبسهولة قضى العلم التجريبي على منطق أرسطو الذي كان السلاح العلمي في حوزة الكنيسة لقرون طويلة، لم يعد خافياً على هؤلاء الثائرين بطلان ما كانت الكنيسة تتسيد به عليهم، وما كانوا هم أنفسهم أو بعضهم يحتج به أحياناً على أعدائهم المسلمين، ولئن كانت تفاصيل بطلان هذا أو صحة ذاك بقيت غامضة أمام بعضهم إلا ألها أمدتهم جميعاً بعضهم ودون جهد ولا مشقة من المسلمين أن كل شيء ممكن إلا أن تنطبق إشارات العهد القديم الغامضة على المسيح باعتباره إلهاً على نحو ما تمن آباء الكنيسة في العصور الأولى.

وكان لا بد أن يتبع ذلك اهتمام المستشرقين بدراسة الإسلام باعتباره الدين الذي سبق وتحدث بوضوح عن أوجه القصور في عقيدة النصارى، ويُرجع بعض الباحثين ذلك الاهتمام إلى الاستعمار وما خلفه من طمع في

الاقتصاد والسيطرة، ولكن هناك أيضاً أسباباً أيديولوجية ونفسية شكلت الحافز الأكبر على مثابرة المستشرقين في دراستهم الشاقة لتراث المسلمين، وبسبب تنازع الإصلاح والتقليد حول الحق والباطل نال الكنيسة الكاثوليكية وطقوسها بعض التغيير، وبسبب ما نال الكنيسة تطور أسلوها في نظرها إلى الخارجين عليها يوماً بعد يوم، والغريب أنه كلما زادت حدة نقد البروتستانت للكاثوليكية حفف المستشرقون من نقدهم العلني للإسلام الذي لاح أمام كثيرين منهم كبديل جيد عن الكاثوليكية المتعثرة أمام العلم والفلسفة معاً، ورغم استمرار هذا التعثر تآلف بعض اللاهوتيين مع المستشرقين رغبة في التصدي لترعة الفرار من الدين، وبعض اللاهوتيين أحب أن يكون مستشرقاً، وبعض الذين أصبحوا مستشرقين أحبوا العمل في التنصير وممارسة مهارة الجدل بعيداً عن شراسة الملحدين الذين انتشروا في أنحاء أوربا، ذلك أن الاحتجاج على المسلم يقوم على أن القرآن الكريم تحدث عن المسيح وإنحيله، وبالنسبة لهواة الجدل من المسيحيين لا يوجد أيسر من مجادلة تدور حول مضمون هذا الحديث المفصل في القرآن الكريم، فإطالة الجدل مع ما بين المسيحية والإسلام من اتفاق في نقاط أساسية تكفى ليرجع كل ذي رأي برأيه عندما ينتهي الجدل إلى شيء، ولكن الأمر مع أتباع المدارس النقدية لا يسير على هذا الطريق، وبالتالي لا يصل إلى هذه النتيجة. فالجدل مع المسلم بصرف النظر عن حجم ثقافته يدور حول شكل الدين، ولكنه مع الملحد – وهو في الغالب أكثر ثقافية - يدور حول موضوع الدين وحتى الوجود التاريخي للمسيح، وفراراً من الأخير لم يجد بوش ما يمنعه من تفسير النبوءات على هواه لا ليتحاور من خلالها أو من خلال تفسيرها مع المسلمين، وإنما ليتجاوز الجدل العقيم حول الشك في العقيدة، وفيما بعد حول الوجود التاريخي للمسيح الطبيلاً.

وفي سبيل ذلك كان لا بد أن يتجاوز ما ظل يعتقده المسيحيون الشرقيون تفسيراً صحيحاً لهذه النبوءات، ولم يكن بوش أول ولن يكون آخر من فسر أو اختلف حول هذا الموضوع، ولكنه امتاز بجرأة جعلته أكثر تحريفاً لنص النبوءة، كما أصبح التاريخ عجينة طرية يشكل أحداثها كيفما شاء، لم يجد بوش من حرج أن يغير من النبوءات أو من تفسيراتها ما قرر الآباء قبوله يوماً ما، فلقد حصر الآباء النبوءات وتطبيقها في المسيح، فكاتب إنحيل «متى» صرف كل نبوءات العهد القديم إلى المسيح، وكثيراً ما كان يجد النبوءة في الأسفار القديمة فيخترع لها الحدث في الإنحيل، وربما تمثل هذا الحدث في رحلة طويلة وشاقة على نحو ما نراه في زيارة المسيح إلى مصر، ولم يكن من ضرورة لهذه الرحلة ولا لإطالتها لو تذكر متى أن الهدف هو مجرد نجاة المسيح من بطش هيرودس، أو أن المسيح الذي أنحاه الله من كيد هيرودس في أول الإنجيل هو نفسه الذي وقع في قبضة بيلاطس في نمايته، لكن متى اخترع هذه الرحلة ليتحقق قوله «ومن مصر دعوت ابني» [متى ١٥/٢] وربما بالغ «متى» فادعى نبوءات لم يستطع باحث التعرف عليها بصورة واضحة في العهد القديم حتى اليوم. كادعائه بأن المسيح سكن الناصرة، وكان هذا الإدعاء لكي يتم ما قيل بالأنبياء « إنه سيدعى ناصرياً» متى ٢ / ٢٣ ولا أحد يعرف من قال ذلك من الأنبياء.

لقد قبل الآباء هذه التطبيقات في عصرهم، إلى أن جاء العلم الحديث ليجعل حتى الأتقياء منهم ينحرفون سراً وعلانية عن سير الآباء بمقدار ما يختلف به باحث عن آخر، وعلى نحو ما تكشف الأيام من أخطاء ظاهرة أو باطنة في النصوص أو ترجمالها.

ورغم أن الآباء صرفوا ما جاء في إنجيل يوحنا عن «البراكليت» بتعسف إلى «الروح القدس» إلا ألهم تمسكوا بأن هذا الروح هو إله كالمسيح، ومنحتهم السذاجة فرصة للتصديق بأن الآلهة يتنبأ بعضها ببعض، فساروا في تفسير النبوءات على درب متى في فهمه للعهد القديم، ولوقا في تفسير «**البراكليت**» ونتيجة لهذا الغموض في تفسيراتهم أنكروا معرفتهم بمحمد على جملة وتفصيلاً، ورضوا أن ينطبق على الآلهة ما رآه غيرهم لا ينطبق إلا على البشر، وفي النهاية لم يكترث المسلمون بإنكارهم ولا بتفسيرهم، فالأسفار الخمسة ليست هي توراة موسى، وليس إنحيل المسيح أربعة أناجيل، هذه النظرة الإسلامية تتعاضد دائماً برأي علماء الغرب في العصر الحديث، فالذين يشككون الآن في نبوة محمد على يتحاهلون قوافل من بني حلدهم لا ينكرون فقط ألوهية المسيح بل ينكرون وجود المسيح نفسه في التاريخ. وفي بحثه القيم «لما**ذا أنا غير** مسيحي؟» يؤكد الفيلسوف «برتراند رسل» أنه من الناحية التاريخية هناك شك فيما إذا كان المسيح قد وجد فعلاً، وإذا كان قد وجد فإننا لا

نعرف عنه شيئاً».

وقد راح «رَسِل» يجادل حول القضية الأولى تارة ويدافع عن الثانية تارة أخرى، وفي مناظرة أشرف عليها اتحاد طلاب إحدى جامعات غرب أمريكا، وحضرها ما يقرب من ألفين وخمسمائة طالب وطالبه من أبناء الجامعة، (۱) لم يرجع «رسل» عما في دماغه أمام حماسة أنصاف المتعلمين من الطلاب وثبات الراسخين في العلم من أساتذهم، لقد خرج أشد تمسكاً برأيه مما كان. لم يعد أمام أساتذة اللاهوت المنهزمين أمام هؤلاء الملاحدة سوى القناعة بالجدل حول لفظة قد لا يعرف من يصادفهم من المسلمين نطقها ولا يفهم معناها، لقد لجأت الكنيسة الكاثوليكية إلى فتح باب الحوار «الشكلي» أخيراً مع الأزهر الشريف بمدف استعادة توازها أمام هؤلاء الملحدين، ولكن أبي لها ذلك؟ إنه لم يعد مقبولاً أن تظل تخترع أحوبة غير مقنعة على الصعوبات التي يضعها أتباع المدارس النقدية الحديثة، فهل هناك بديل عن التمسك عما هو غير مقنع؟.

يترعج المتعصبون من أتباع البوشية الدينية أو السياسية عندما لا يجدون بديلاً عن ذلك سوى الإسلام، ولعل تأخر الكنيسة في طرح حل مقنع لمشكلة يسوع التاريخية ساهم في ظهور دراسات خارج الخط التقليدي أدت في النهاية إلى نفي وجود المسيح التَكْيِّلاً في التاريخ، ومن ثم سيطرة الترعة الإلحادية على أوربا الغربية والشرقية، وعلى أمريكا الشمالية والجنوبية، واستمر الباحثون الكارهون للإلحاد يعملون على حل

١ - برهان حديد يتطلب قراراً حوش ماكدويل صـ ١٥٠ ط/ دار الثقافة ٢٠٠٤

إشكاليات الكتاب المقدس مع العلم، وآخرون اجتهدوا في التوفيق بين التاريخ المدين والتاريخ المقدس، وهناك مستشرقون أحذوا على أنفسهم حل إشكاليات الكتاب المقدس مع الإسلام، في البداية كانوا أكثر حماسة، وأقسى هجوماً على الإسلام، ولكن سرعان ما بدأت أعدادهم تقل يوماً بعد يوم بفعل الاكتشافات العلمية ودراسة المخطوطات القديمة للكتاب المقدس، هذه الدراسات أصبح لها رونقاً خاصاً يجذب إليه مجبى المعرفة، فانتشر على إثرها منكرو التثليث ومنكرو عماد الأطفال في أنحاء أوربا، وأكثر دارسي العبرية - بصفة خاصة - اكتشفوا أخطاءً جوهرية في صلب النبوءات بين الترجمة السبعينية والعبرية للعهد القديم، فكلمة «العذراء» التي اقتبسها متى من إشعياء وجعلها في الإصحاح الأول عدد [٢٣] من إنجيله بات واضحاً أنه لا اتفاق على معناها بين السبعينية والعبرية، والذين وقفوا على الترجمتين وصفوا متى بالمحطئ في اعتماده على السبعينية دون العبرانية، وبالتالي ما بني على خطأ متى فلن يكون هو الدين الصحيح من البداية، وبهذا لم يكن «متى» مصيباً في ترجمة الكلمة ب «العذراء» ولا في تطبيقها على مريم عليها السلام بعد ذلك، فهذا هو ما غاب عن القس بوش وهو يطبق نبوءة دانيال على إمبراطورية الصيع، وما أصبحنا نبصره بعد ذلك في المراجع المسيحية الحديثة ككتابات القس حنا الخضري<sup>(١)</sup> وإخوانه من البروتستانت المستنيرين.

١ - القــس حنا جرجس الخضري كان يعمل أستاذاً في كلية اللاهوت الإنجيلية، وتوفي هاية القرن الماضي، وله مجموعة مؤلفات أشهرها «تاريخ الفكر المسيحي» في أجزاء.

غير أن بوش وهو دارس للعبرية اختار أن ينضم إلى تيار اقتنع بعدم جدوى الإصرار على النفي المطلق لأية نبوءة بمحمد، وقد رأي أنصار هذا التيار أن المصرين على نفي النبوءة بمحمد جاهلون بأن صمت كتابهم المقدس عن ذلك يقدح فيه لا في محمد هي ومن هنا رأى بوش أن الكتاب المقدس تنبأ بمحمد هي ولكنه أصر على وصفه بما تشمئز منه نفوس المسلمين، وبهذا كان أسوأ من المنكرين بالأساس، وعلى كل حال فإن إقراره أو إنكاره ليس بذي قيمة عند المسلمين، فسيان عندنا أن تتنبأ الكتب السابقة به التي أو لا تتنبأ، فهي ليست ثابتة في ذاتما ليبني عليها نفي أو إثبات لغيرها، وإخبارها بمحمد على خلاف الواقع أو عدم إخبارها هو الدليل القاطع على تحريفها.

ولكن بوش افترض أن محمداً الطّيّلا شر أصاب العالم، وأن صحة كتابه المقدس تكمن في أنه تنبأ بحدوث هذا الشر قبل أن يكون، وفي هذا يقول بوش في صـ ٤٧٥ من الترجمة: «لقد بُهت المفسرون تماماً للدقة المدهشة لهذه الصورة (التي رسمها يوحنا في نبوته) والانطباقها التام مع التفاصيل التاريخية، يقول الدكتور زوخ: إن هذه الحقائق التي جرى التنبؤ بها في الإصحاح التاسع من سفر الرؤيا كافية في حد ذاها الإثبات قداسة هذا الكتاب».

لم يوفر النقد الحديث لبوش من طريق لإثبات صحة كتابه المقدس سوى الإقرار بأنه قد تنبأ بظهور محمد في وهو الأمر الذي لا زال كثيرون من النصارى يصرون على إنكاره حتى اليوم، لقد رأى أن يقف بهذا التفسير

الغامض في وجه الشك القديم واليقين الحديث حول صحة سفر الرؤيا، إنه لا يسير إلا في ركاب المستشرقين الذين أتعبوا أنفسهم في تحريف سيرته في الله وفي سبيل نيلهم منه وفر هؤلاء المستشرقون لرجال اللاهوت كما عظيماً من المعلومات الباطلة عن محمد الطبيخ لقد اتجه الاستشراق إلى دراسة العدو للنقد والهجوم، وفي الوقت نفسه انكفأ اللاهوت على تفحص الذات وإعداد الحجج للدفاع عنها، ولم تنته أهداف الدفاع والهجوم بتحريف الإسلام على يد المستشرقين والكتاب المقدس على يد اللاهوتيين، بل من خلال هذا التحريف وذاك ظهر العديد من الأعمال التي مزجت الحقد بالجهل مشكلة في النهاية صورة واضحة لنفسية الغرب المريضة تجاه الإسلام، ولم يكن أول ولن يكون أخر من جسد هذا المزيج كتاب القس بوش عن إمبراطورية الصيع أو المنحطين.

لقد دفعه الحقد إلى الانضمام إلى هؤلاء البائسين الذين تخلوا عن العقل والعلم معاً، وشكلوا عائقاً أمام الدراسات الجادة في القرنين الثامن والتاسع عشر، ولكن سرعان ما تجاوزهم هذه الدراسات بعودة حملة نابليون من مصر لتكون داعمة للثورة الفرنسية، مساهمة في نجاحها، ولتكون تلك الثورة نقطة انطلاق لتحرر الغرب من أقصاه إلى أقصاه، هذه الحملة وما سبقها من حروب صليبية وإن كانت قد فشلت عسكرياً إلا أنها حققت أهدافها العلمية، وساهمت في تقدم فرنسا على غيرها في مضمار التسابق إلى عالم الحرية.

ولا شك أن ما حصلت عليه الحملة العلمية المرافقة لنابليون من

معلومات عن تاريخ المسلمين وثقافتهم كان له أثره على المدى القريب على نفسية المتعصبين ضد الشرق، وبدأت الثقافة الفرنسية المطعمة بالفكر الإسلامي منذ نشأة جامعة السربون(١) تؤثر على الراغبين في التحرر من التقاليد، والطامحين إلى التمسك بالعلم الحديث، واتجه الغرب إلى دراسة وتحليل الدين بعدما كان منصرفاً بكل طاقته إلى الخضوع بطريقة عمياء لهذا الدين، وقد ساعده على ذلك ظهور العديد من التساؤلات والمشاكل التي تمس صميم تعاليم الإيمان والتي لم تجد أجوبة مقنعة حتى الآن، وقد بحث رجال اللاهوت المحافظون في أقوال الآباء أو قرارات المحامع علهم يجدون ما يعتقدونه حلولاً مناسبة لهذا التساؤلات، وفي أغلب الأحيان جاءت حلولهم بعيدة عن العقل بصرف النظر عن كولها مناسبة أو غير مناسبة لعصرهم، ومع كل ذلك توالى طرح الاجتهادات لأنه لا شيء يمكن فعله لوقف مسلسل الشك حول أساسيات العقيدة، ولم يكن الإسلام في هذه الفترة هو الخصم الظاهر وإن كانت البلاد الإسلامية قد

<sup>1-</sup> السربون أو جامعة باريس وهي الجامعة التي أنشأها روبير دي سربون ١٢٠١ – ١٢٧٤ م كاهن القديس لويس التاسع الذي قاد بعض الحملات الصليبية على بسلاد الشرق الإسلامي انظر / الفلسفة الأوربية في العصر الوسيط يوسف كرم صــــ ١١٩ ويكفي أن نشير هنا إلى أن هذه الجامعة كانت تشتمل على تسع مخطوطات لابن رشد، على حين لا تشتمل لسان فكتور وسان جرمن على غير مخطوط واحـد أو مخطوطين / انظر ابن رشد والرشدية /أرنست رينان ترجمة عادل زعيتر صــ ٢٨٢. ط/ دار إحياء الكتب العربية.

أضحت مرتعاً للاستعمار، ولكن عدو الكنيسة في هذه الفترة كان هو العلم الذي أصبح يهدم كل يوم مسلمات مقدسة، وقد شعر بعض المستشرقين أن هدم عقائدهم قد يكون في النهاية لصالح دين لا يدري أتباعه عن العلم ولا عن الفلسفة إلا التفاخر بالأجداد، وقد كان، فالإسلام يمثل حاليا الديانة الثانية في أغلب البلدان الأوربية، والمسلمون إذا لم يتفاعلوا مع دعوة دينهم إلى تحصيل العلم فإنه سوف يصبح ديناً لغيرهم من أهل العلم أينما كانوا، قد يصبح الإسلام قريباً الديانة الأولى في الغرب، فلن يحول حقد آل بوش دون ذلك، لقد حاولت البوشية ربط المسيحية بالغرب المتقدم، ولكن ها هو الغرب كلما تقدم استبدلها بالإسلام. وهذا ظهر أن ما حسبوه أيسر الخصوم ليس إلا أشرسها، فقد تحداهم القرآن الكريم ولايزال يتحداهم بأنهم يعرفون محمداً كما يعرفون أبناءهم، وتحداهم كذلك ولا يزال يتحداهم أن يأتوا بحديث مثله، وبرهان كذبهم في إنكار الأول هو عجزهم عن الثاني.

وهكذا أصبحت نبوءات الكتاب المقدس عن محمد معضلة لا حل لها أمام العقل الغربي، فماذا لو أنكر الغرب هذه النبوءات فأنكر المسلم بدوره صحة الأناجيل وصلتها بالمسيح؟ إنه طعن قدمه المسلمون منذ البداية بتلقائية معتمدين على إشارات قرآنية، ولكن العجيب أن الدراسات المسيحية أصبحت تنتهي إليه تباعاً. وظهرت أمور كثيرة لم يعد في إمكان الباحثين أن يتجاهلوها منها:

- الخلل في النبوءات وعدم تطابق السبعينية مع العبرية فيما يتعلق بالعهد القديم.
- الصعوبات التي تحول دون معرفة كتبة الأناجيل المقدسة معرفة يقينية.

وعلى هذا إذا أراد لاهوتي أو مستشرق أن يتصدى للملحدين في الغرب فليس له ذلك قبل أن يحصل على إقرار صريح بوجود المسيح في التاريخ من أهل البلاد التي عاش فيها المسيح الكينية أن ان هذا الأمر إنما هو ضروري قبل المضي في مواجهة لا تحسمها أناجيل ولا رسائل، فما المانع أن تدعي البوشية - طالما أنما ترغب في إقناع منكري الوجود التاريخي للمسيح - أن الكتاب المقدس يربط الماضي بالحاضر بحديثه عن الإسلام.

فشعار «اعترف وأنا أعترف» هو ما بات يعلق عليه بوش آماله في مواجهة الشك والإلحاد، لكنه لن يمنح محمداً بعد اعترافه بالمسيح وإنجيله سوى أن يقر هو بأن الإسلام الذي جاء به إنما هو شر أصاب شعب القديسين، «إن محمداً لم يكتف باعتبار العهدين القديم والجديد وحياً أنزله الله رغم ما بهما من تحريف، ولكنه أيضاً أكد أن فيهما إشارات تنبئ ببعثته نبياً ورسولاً» [صـ ٥١٤ من الترجمة].

فهذا الاعتراف من محمد الشهر وهذا التأكيد لن يجدي إذا أنكر النصارى وحود محمد في كتبهم أو أقروا بنبوءات حاءت على غير وجهها، إن عدم اعترافهم ببعض النبوءات عن محمد والمغالطة في تفسير بعضها الآخر يبقى هو السبيل الوحيد لخداع المسلمين بجرهم إلى محاولة الإثبات تارة

والتصحيح أخرى، مما يعني في النهاية اعترافاً ضمنياً منهم بالأناجيل كمصدر لإثبات الوجود التاريخي للمسيح الطَّيْكُلُمُ . وبالتالي المسيحية كدين قائم على هذا الوجود.

وعلى كل الأحوال لم تنتظر المدارس النقدية اعتراف أو عدم اعتراف المسلمين بأسفار الكتاب المقدس، فبادرت تستبعد سفراً وتشكك في آخر، وأصبحت مجادلة المسلمين حول التحريف أو النبوات المهرب من مواجهة هؤلاء الشكاك والملحدين، إن المسلمين حسنا يقولون إن المراد بالمعزي في إنجيل يوحنا محمد في فإن «بوش» يشكر لهم محاولة الاستشهاد بكلام السيد المسيح، ولكن للأسف المعزي أو الباراكليت ليس هو محمد كما حسبوه، لأن أصل الكلمة في اللغة كذا (...) وبهذا ينقلب بوش من أستاذ لاهوت إلى أستاذ في اليونانية وهي لغة ما تحدث ولا كتب بها المسيح إنجيله.

هذا السيناريو لا زلنا نلمسه في كل بحث يتناول هذا الموضوع تصدره الكنيسة الآن، ولئن قلنا لهم إنكم حرفتم الكلمة أو تفسيرها ردوا بأن القرآن يشهد بأنه «لا تبديل لكلمات الله» دون أن يؤمنوا بالقرآن أو ينشغلوا بالبرهنة على كون كتابهم هو فعلاً كلام الله تعالى.

وليس جورج بوش هو مخترع فكرة جر المسلمين إلى الجدال حول معان غامضة في الكتاب المقدس، فكما يظهر من عزوه للنصوص هذه الفكرة موجودة بوضوح في المصادر التي نقل عنها، مثل «حياة محمد» لـــ «بريدو» الذي ينقل عنه قوله: «أخيراً فقد الله صبره – أعوذ بالله –

فقد طالت معاناته فبعث الساراسين ليكونوا أداة سخطه ليعاقبهم لهذا» [انظر صــ ١١٢ من الترجمة].

لا تحتاج إلى أن نقول لك إن هؤلاء الكفرة الفجرة هم الذين فقدوا صبرهم، وفقدوا أعصاهم، فكلام هذا القس المتهور هو خير شاهد على انحرافهم عن تعاليم المسيح، ولكن هل تتخيل الله تَعْقِلْ يرد ضلالهم بنشر باطل يتعهده بالرعاية؟ .

وما فائدة الصلب إذا أصبح الإله بعد صلبه عاجزاً عن تحمل معاناة انحراف النصارى عن دينهم؟.

وهل الذي صلب ليريح الناس من معاناة الخطيئة يقع هو في هذه المعاناة مرة أخرى وإلى الأبد، حيث لا فداء بعد الفداء؟ فماذا يفعل وقد طالت معاناته؟ .

في نظر بوش أن المعاناة هي التي دفعت بالإله ليرسل السارسين ليكونوا أداة سخطه على القديسين، وقد استخدم من يدعي القداسة كلمة Saracens عوضاً عن كلمة المسلمين، وحتى في عنوان كتابه يستخدم هذه الكلمة القبيحة، وهي من مخلفات الماضي البعيد في نظره أو الحروب الصليبية في نظر آخرين، وبما أن المترجم جزاه الله خيراً يريد أن يكشف لنا عن مصادر الحقد والعنصرية في الغرب فكان عليه أن يرفض هذه التسمية ويوضح بأية طريقة يراها مناسبة سبب إصرارهم على نعتنا بالأوصاف القبيحة، ولست أدرى لمصلحة من نحاول إضفاء لوناً من الجمال أحياناً على بذاءات المستشرقين؟ فإن كان المترجم ينقل الكفر

فلينقله دون خوف، لأن ناقل الكفر في النهاية ليس بكافر، وليست المشكلة في نقل الكفر ولكن في تجميله بوضع الوصف الحسن مكان القبيح.

صحيح قواميس اللغة الحالية تجعل كلمتي «عربي» أو «مسلم» تقابل كلمة «ساراسين» الإنجليزية، لكن لماذا نعتبر هذه القواميس قرآناً، و لم لا نتحفظ عليها باعتبارها تمثل شتماً وإهانة لنا، ولو أخذنا بترجمة الصفة إلى اسم أو الاسم إلى صفة فإن هذا يؤدي إلى ضياع المعنى الأصلي والفرعي، وإذا كانت كل المرادفات ليست صالحة أحياناً للترجمة (۱) فهل يمكن أن نضع الاسم مكان الصفة أو العكس؟ إننا بهذه الطريقة ننأى بأنفسنا عن الأمانة، وما كان المسلمون ليستحدموا هذه الأساليب مع أن دينهم ليس فيه «باركوا لاعنيكم» أما بوش فرغم أن دينه فيه هذا التوجيه إلا أنه أطلق للسانه العنان ليأتي بكل قبيح، حتى جعل من الفعل العربي «سرق» علماً على أمة تقطع يد السارق، «فالسلب - في نظره - خاصية من خصائص العرب» (۱).

إنه يصر على نعت المسلمين بكلمة ,Saracens القبيحة، ويؤكد معرفته بأصل معناها بسرد مرادفاتها الإنجليزية، «فأصلها اللغوي – كما يرى في ٩٦ من الترجمة – مشكوك فيه، وربما كانت من الفعل سرق، وتعنى كلمة «الساراسين» اللصوص والسراقين والنهابين».

۱ - لا يمكن مثلاً ترجمة اسم مؤلف الكتاب بـ «جورج ذنب الثعلب»

٢ - انظر الترجمة العربية صـــ ١٣٨

 Saracen, - Etymology doubtful; supposed to be from Sarak; to steal; a plunderer, a robber

فهذا هو معنى كلمة Saracens الواردة في عنوان كتابه، والتي تطلق كثيراً على المسلمين في طيات الكتاب، فهي من الفعل « ;Sarak» وحسب بوش يرجع إطلاقها على العرب إلى ما قبل الإسلام، حيث وصف جيروم قيدار «بألها منطقة الصحراء العربية التي يسكنها الله « ساراسين» ،ويعلن القس بوش أن اليهود يتفقون معه تجاه تسمية الدين الجديد، «لقد كان لفترة يعتقد أنه يُعيد الدين الجنيفي الحق الذي أوحاه الله إلى إبراهيم، ونقله إبراهيم إلى إسماعيل والذي سماه محمد دين الإسلام والذي يعني الإخلاص لله وطاعة دينه إلا أن اليهود حرفوا الكلمة وأحلوا حرفاً محل حرف وأسموه الدين الإسماعيلي بدلاً من الدين الإسلامي نسبة إلى الجد الأعلى للنبي» انظر صد ١٤٤ من الترجمة .

وأما النصارى الحاقدون فلم يقتنعوا بتغيير الحروف، بل غيروا الاسم والصفة معاً، وأطلقوا على المسلمين أو الإسماعيليين كما يسميهم اليهود اسم «الصيع» لتكون هذه التسمية كافية لتبرير قتلهم والتخلص منهم دون أدبى مسئولية جنائية، أو حتى تأنيب ضمير، وهذا ما تنشره وسائل الإعلام كل يوم عن الجنود الأمريكان في العراق، وبينما أسجل هذه السطور أقوم من وقت لآخر فأستمع إلى الأخبار، الأخبار تقول الآن إن الجنود الأمريكان – الذين قدموا ليحرروا الساراسين من طغيان حكامهم – ألهوا مهامهم اليومية المعتادة، ولم يجدوا ما يلهون به بقية

يومهم سوى اصطياد الأطفال كالعصافير، فقد دخلوا مدينة «حديثة» واقتحموا بعض المنازل وقتلوا من فيها من أطفال وشيوخ ونساء، أربعة وعشرون نفساً ما بين رضع وأطفال وأمهات وآباء وأحداد هم ضحية العنصرية في ساعة من ساعات اللهو الصليبي، هذه صورة بسيطة لمن يدعون أن دينهم هو دين المحبة!



#### ٢ - حكمة غامضة تثبت صحة الكتاب المقدس إ

لم يجد بوش إحابة على أسئلة كثيرة في سيرة محمد الله فأقر بأن انتشار الإسلام وانتصاره يرجع إلى عوامل غير بشرية، ولكن كيف يرعى الله من يحارب شعب القديسين ويسمح بنشر عقيدته الباطلة؟ .

هنا يجيب بوش بأن هذا ينطوي على حكمة غامضة، وهذه الإحابة الغامضة يطوي كل محاولة للإقناع أو الاقتناع بنظريته في التفسير التاريخي لنبوءة دانيال، وهذا يفشل في تحقيق ما قصده من البداية من رغبة في تحقق الاقتناع بصحة الكتاب المقدس بصدق النبوءات المبثوثة فيه.

لقد احتار بوش كيف يفسر قول دانيال «وستعظم قوته ولكن ليس بقوته»؟ فلم يجد بداً من الاعتراف بأن النجاح الملحوظ للإسلام يرجع مباشرة إلى رعاية الله له، ذلك أن النتائج التي حققها الإسلام كانت فوق مستوى الفهم إذا قسناها بالأسباب البشرية المعتادة، فيد الله واضحة في كل مرحلة من مراحل تقدم الإسلام.

وهكذا ارتأى أن ظهور محمد يرجع إلى القضاء والقدر، «لقد قدر الله سلفاً انتشار الإسلام، وليس من تفسير بشري معقول لهذا الانتشار والانتصار، ولا يمكننا بالحساب الذي نعرفه أن نفسر هذا، فلا مناص من أن نقول إن الله أراد ذلك، والحقيقة أن ما حققه نبي الإسلام والإسلام لا يمكن تفسيره إلا بأن الله كان يخصهما برعاية حاصة، فالنجاح الذي حققه محمد لا يتناسب مع إمكاناته، ولا يمكن تفسيره بحسابات بشرية معقولة.

لا مناص إذن من القول إنه كان يعمل في ظل حماية الله ورعايته، لا

تفسير غير هذا لتفسير هذه الإنجازات ذات النتائج الباهرة، ولا شك أنه يجب علينا أن ننظر للدين المحمدي في أيامنا هذه بوصفه شاهداً قائماً ينطوي على حكمة غامضة لله سبحانه لا ندري مغزاها، حكمة لا تفهمها عقول البشر أو على الأقل لا تفهمها عقول البشر حتى يتحقق الغرض منها». [صـ ٣٥٣، ٣٥٤ من الترجمة].

هكذا يحتار بوش بين الإقرار بالحقيقة والتنكر لها، فليس أمامه إلا أن ينعتها بالغموض، فحكمة الله أصبحت غامضة لا يدري البشر مغزاها، فهلا تعرف على حكمته تعالى البالغة، إلها سنة الله تعالى ماضية، ولن تجد لسنة الله تبديلاً، فقد ضل النصارى بإقرار أهل الورع وغير أهل الورع منهم، فالله يرسل من يهديهم لا من ينافسهم في الضلال، وهذا ما يجليه قوله تعالى:

ولكن القس بوش بدلاً من أن يسير مع هذا المنطق إلى النهاية فيؤمن بمحمد على الله عالج انحراف النصارى بالسماح بانتصار نوع من الانحراف أشد ضلالاً، فالانتقال من التثليث إلى توحيد رب العالمين هو في نظر بوش عقابٌ من الله تعالى.

وإذا كان يعتقد أن الإضلال والضلال قد ظهرا بقدر الله تعالى فلا مانع

لو جاء بوش الابن يتوهم أن بإمكانه محاربة قدر الله الذي استسلم له جد أبيه، فذهب يغزو العراق ليكسر بيده ما قال عنه الوحي إنه «بلا يد ينكسر».

لقد أراد كسر الإسلام، فمضت عليه سنة الأولين، ورأى العالم القوة العظمى تقف عاجزة أمام أمة ضعيفة، ولو يعلم المغرر بمم من أبناء هذه الأمة ضعف أمريكا ما لبثوا في العذاب المهين.

لقد توهم بوش أن الردة الجماعية التي تحدث عنها حده ستكون على يديه، وأن تفسير النبوءات على النحو السابق ليس إلا نبوءة تلقاها حده كما تلقى الإنجيليون أناجيلهم، ولكن بينما حصل الإنجيليون على تعاليم المسيحية حصل حده على ما يبطل ما عداها من تعاليم، وبالتالي فإن كان الرسل قد نشروا المسيحية، فإن الدور الموكل إلى بوش الآن هو محو كل ما يناقضها من أديان ومذاهب، وهكذا يبدأ بالإسلام، وبسرعة يبني أخطر القرارات على أضعف الاحتمالات، فقد توهم أن إحلال الديمقراطية محل الاستبداد في الشرق الأوسط الجديد يمهد لإحلال كتاب حده محل القرآن، والمسيحية محل الإسلام، ولكن أربع سنوات مضت، وأخرى بدأت ولم يحدث إلا ما يبشر بعكس ذلك، فأصيب بالإحباط، وعلت الكآبة الدائمة وحه الكذوب، وتحول عنف نبرته في أول الطريق إلى خنوع ومذلة في آخره.

قد لا نحتاج إلى شرح لندلل لك على حقد آل بوش على الإسلام، فحسبك التاريخ والجغرافيا، وحسبك ما هو كائن لتعرف ما كان، حسبك ما حواه هذا الكتاب من افتراءات وأكاذيب، وهي وإن كانت كذلك إلا ألها جعلت رئيس أمريكا يعتقد أن ساعة عودة النصارى إلى دينهم وعودة المسيح إلى دنياهم باتت وشيكة، وهي وإن لم تتحقق الآن فلن تتحقق أبداً.



#### ٣ - إنسان الخطية:

إن النبوات التي يذكرها «بريدو» و «بوش» وغيرهما من أهل الغرب ليست نبوات حقيقة، فدارسو الأديان لا يرون في كلام بولس نبوءة، وإنما قصد بولس الإجابة على سؤال طرح عليه، وعلى أحسن الأحوال قد يكون أراد تفسير نبوءة بدأ يظهر للناس تخلف تحققها، وأقصد هنا ما ذكره متى في العدد ٣٣ ، ٣٤ من الإصحاح الرابع والعشرين من قرب ظهور ابن الإنسان.

وبعض النبوءات التي قصد بها قائلوها التنبؤ مثل دانيال، وهي في نظر بوش نبوءات لما ستعانيه الكنيسة المسيحية من نير إنسان الخطية، ونختلف معه هنا، ونظن أن هذه النبوءة تشير إلى بولس أو إثناسيوس أو غيرهما ممن ساهموا بشكل مباشر في صناعة المسيحية بعد المسيح.

ومع ذلك ترسم البوشية صورة لمحمد على تختلف عن تلك الموجودة في ذهن من عرفوه والتقوا به من أتباعه، فهو إنسان الخطيئة الوارد في رسالة تسالونيكي الثانية، ويشرح بوش هذه النبوءة على هذا النحو:

إنه «خلال القرن الرابع نجد أن سر السؤال<sup>(۱)</sup> mystery of iniquity الذي كان يمارس منذ زمن بعيد سراً أو في الخفاء أصبح يكشف عن نفسه بشكل أكثر وضوحاً، ورغم أن المسيحيين على وفق قوانين الإمبراطورية لم يعودوا يتعرضون للاضطهاد إلا أنه منذ هذا الوقت فصاعداً زاد

١ - لا أعرف في الأسرار الكنسية سراً هذا الاسم.

انحرافهم وارتداهم، وكان يمكن تتبع هذا خلال كل حقبة لاحقة حتى وفاهم أخيراً إنسان الخطية في القرن السابع، وعلى وفق نبوءات الكتابات المقدسة كما جاء في الإصحاح الرابع من الرسالة الثانية إلى أهل تسالونيكي:

«ثم نسألكم أيها الأخوة من جهة مجيء ربنا يسوع المسيح واجتماعنا اليه أن لا تتزعزعوا سريعاً عن ذهنكم ولا ترتاعوا لا بروح ولا بكلمة ولا برسالة كألها منا، أي أن يوم المسيح قد حضر، لا يخدعنكم أحد على طريقة ما، لأنه لا يأتي إن لم يأت الارتداد أولاً، ويستعلن إنسان الخطية ابن الهلاك، المقاوم والمرتفع على ما يدعى إلهاً أو معبوداً، حتى إنه يجلس في هيكل الله كإله، مظهراً نفسه أنه إله».

#### 🤣 ويفسر القس بوش هذه النبوءة على هذا النحو:

لقد استشرت هذه الردة المرعبة وبلغت ذروتها في حوالي الفترة التي ظهر فيها محمد على وبلغ الآثمون تمام أمرهم.

لقد تخلت الكنيسة التي لم تصبح جديرة باسمها عن عقائد الكتاب المقدس وأخلاقياته، فأصبحت على وشك التخلي عن المسيحية.

لقد دخلت التحريفات القبيحة والخرافات في الكنيسة وبلغت مبلغاً كبيراً حتى انفصل لوثر وغيره من الإصلاحيين عما أسموه مجتمعاً معادياً للمسيح. [انظر صـ ١١٠ من الترجمة].

وإذا كان يرى أن هذا كله قد تحقق، وأن إنسان الخطية قد جاء، فأين المسيح؟

## ♦ لماذا لم يأت حسب نبوءة بولس أو تفسير بوش لها؟.

لا نعرف على أي نحو قرأ بوش هذه النبوءة، إلها تقول: إن المسيح لن يأتي إلا بعد حدوث الارتداد عن الدين، ويستعلن إنسان الخطية ابن الهلاك، وقد رأى كل ذلك في محمد ودينه، فكتاب بوش لا يزال يتحدث عن تحقق شرط عودة المسيح دون أن يذكر علة واحدة لتأخر مجيئه اثنتي عشرة قرناً بعد بعث محمد ولا زال النصارى ينتظرون عودة الناس إلى دينهم والمسيح إلى دنياهم، ولكن كيف يعود الناس وهم يرون كذب النبوءة بتأخر عودة المسيح حتى الآن.

والواضح من الرسالة أن هناك من كان يبعث برسائل إلى أهل تسالونيكي غير بولس، أما من هو هذا المناهض لبولس فلا تصرح به الرسالة، ولكن بولس يطلب منهم أن لا ينخدعوا بأية رسالة يلتبس عليهم ألما منه، ونفهم من رد بولس أن هذه الرسائل الخادعة كانت تخبرهم أن يوم المسيح قد حضر، وأن أهل الضلال كان يشاغب بعضهم بعضاً بهذه الأفكار قبل أن تصبح هذه الفكرة ديناً وتلك هرطقة، ويعتبرها القس بوش نبوءة تستدعي أن يشمر عن ساعده لتفكيك رموزها، والغريب أنه يحاول شرحها والنفخ فيها بعد ما قضى الدهر بكذبا، فقد جاء محمد و لم يأت المسيح، وربما حاول بوش أن يضع هو الآخر حلاً أو نبوءة على نحو ما فعل بولس، فقد ذهب أهل تسالونيكي يستفتون بولس عن سبب تأخر عودة المسيح التي بدأت الوعود بقربها تتبخر يوماً بعد يوم، فلجأ كشأن الكهنة في كل عصر إلى اختراع التفسير، ولكن سرعان ما تظهر الكهنة في كل عصر إلى اختراع التفسير، ولكن سرعان ما تظهر

الاعتراضات على ما يخترع من حلول، وبهذا صمم بولس المسيحية على شكل ما يطرح عليه من مسائل، فقد ظن أن المسيح لن يرجع إلا عندما يحدث الارتداد عن الدين، ويأتي من يتزعم الكفر، عندها يأتي المسيح ليعيد الناس إلى الإيمان الذي ارتدوا عنه، ولم يكن بولس يبالي أتكذبه أم تصدفه الأيام، فالمهم أنه يكذب ليزداد صدق الله فيه، وهو لا يرى في هذا خطأ ولا خطيئة، لأنه بحسب نظره: «إن كان صدق الله قد ازداد بكذبي فلماذا أدان أنا كخاطئ؟» [رومية ٣: ٧] ويبدو أن هناك من جرب عليه الكذب، فكان يبرر ذلك بأنه إذا كان يكذب لصالح الله فليس بخاطئ، وحاشا لله أن يقوم دينه على الكذب، فهذا الكذاب نسي ما سبق أن أعلنه من أن المسيح قد جاء ليرفع الناموس والخطيئة، فلم يعد ما سبق أن أعلنه من أن المسيح قد جاء ليرفع الناموس والخطيئة، فلم يعد ما الخطيئة.

وتستطيع أن تتبين من كلام بولس من هو إنسان الخطيئة، ذلك أنه لا بد أن يكون هو من لا يرى سوى الكذب برهاناً على صدق الله تعالى، وحسبك أن بولس وضع أسس الردة عن توحيد رب العالمين وأكملت المجامع البناء على ما رسمه لها من قواعد، وبعد حلول الظلام ووقوع الشرك لم تعد الإنسانية في حاجة إلا إلى منقذ من الضلال، وهنا جاء محمد لله ليس سبباً ولا امتداداً للضلال، أحد عشر قرناً مضت على مجيئه المسيخ، ولما طالت الأماني لعب قاتلو المسيح بعقل عابديه وأوهموهم أن تحقق النبوءة لن يكون إلا بعد أن يبني المسيح بعقل عابديه وأوهموهم أن تحقق النبوءة لن يكون إلا بعد أن يبني

اليهود هيكلهم المزعوم في أورشليم، والغريب أن بوش الابن أصبح يؤمن هذا الوهم مما يفسر انحيازه الأعمى لصالح اليهود، وربما أراد ربك أن يسلكوا طريق الظلم من أول تاريخهم إلى نمايته ليظل حكم القرآن الكريم «لا ينال عهدي الظالمين» صادقاً عليهم.

وعلى كل حال لا يستطيع منصف أن يعتبر محمداً على هو المقصود بإنسان الخطيئة، وعلماء المسيحية أنفسهم لم يجدوا وجهاً يطلقون به عليه صفة واحدة من صفات إنسان الخطيئة، وليس الأمر قاصراً على علماء المشرق، حتى نفسر موقفهم بمراعاة مشاعر المسلمين، بل علماء الغرب أنفسهم، وهذا القس بوش نفسه يذكر في صد ١٦٧ من الترجمة ما نصه «لكننا لا نملك برهاناً يقنعنا باعتبار محمداً يستحق أن نطلق عليه لقب عدو المسيح، أو المناهض له».

فهذه شهادة من بوش الأكبر تناقض ما ذكره من صفات إنسان الخطيئة والتي هي «المقاوم والمرتفع على ما يدعى إلها أو معبوداً، حتى إنه يجلس في هيكل الله كإله، مظهراً نفسه أنه إله».

فكيف يكون إنسان الخطية بهذه الصفات ولا يكون عدواً للمسيح ولا مناهضاً له؟.

يقولون سراً وعلانية: إنه أنكر الثالوث. فهل إنكار محمد للثالوث يعتبر خطية؟.

إن هذا يلزمهم أن يبرهنوا أولاً على صحة الثالوث، ولهذا يتفهم القس بوش موقف محمد على من الثالوث، ذلك أنه «مثل آخرين في عصور

أخرى، لم يستطع أن يتصور عقيدة المسيحيين في نسبة المسيح إلى الله، أو بتعبير آخر لم يستطع أن يفهم بنوة المسيح لله أو تحدره منه، مع أن هذه الفكرة – في نظر بوش – لا تؤثر بشكل مباشر في حقيقة أن الله جل جلاله واحد، أو بتعبير آخر مع أن هذه الفكرة لا تؤثر مباشرة في التوحيد الأساسى للذات العليا» [انظر صــ ١٨١ من الترجمة].

لكن كيف لا تؤثر وهي لا يمكن صياغتها بطريقة سليمة لغوياً ولا عقلياً، فقوله إن المسيح هو ابن الله تستدعي أن يوضح هل هو ابن الله الثالوث أو ابن الآب فقط، فيكون الأقنوم الثاني ابن الأول، أو الأقنوم الأول أب للثاني، دع عنك الحديث عن الأقنوم الثالث، ولو تأمل كل مسيحي هذه المسألة وحاول صياغتها صياغة لغوية سليمة لعجز، وبالتالي عذر أخاه المسلم في الكفر بالثالوث!

وإذا عجزوا عن تصور الإله الواحد فهل علينا من لوم إن عجزنا عن تصور الثالوث؟ .

قد تجد في الأمم البدائية من يمتلك خيالاً أوسع فيتصور الله سابوعاً أو تاسوعاً، لكن المسلم لا تنهض إمكانياته العقلية لمعرفة أكثر من إله واحد لا شريك له.

إننا لا نبغي العداء لأحد، ولا نطمع في شيء سوى أن يصرفوا حقدهم من حولنا، نأمل أن لا يفرض الدين بالقوة على الناس، فإذا عجزنا عن تخيل ثالوثهم، وعجزوا عن تخيل توحيدنا فلتسمح لنا البوشية التي باتت تمتلك القوة أن نعيش جنباً إلى جنب في هذه الدنيا، لكنها كالنازية لا

ترى في الوجود غير نفسها، الغريب أنه منذ احتلال العراق وجيوش القساوسة يطلون علينا من على شاشات التلفاز واعظين: «إنه إن لم تؤمن (..) فلن تعرف الحق» فهل أحطأ رسولنا عندما رفض الإيمان قبل المعرفة؟.

إن القس زكريا بطرس يطل علينا يومياً يحاضر المسلمين ممجداً الثالوث ومتهكماً على توحيد رب العالمين، فلا المسلمون يقتنعون بما يقول ولا هو بالذي يسكت، وليته يريحنا من نباحه وليأت بحديث مثل القرآن الكريم، فإذا طال نباحه وانبح صوته دون فائدة فليجرب طريق التحدي فقد يقتنع المسلمون بسورة يؤلفها فيخرجون من الإسلام أفراداً وجماعات، وإني أعده صادقاً أن أكون أول الداخلين في دينه لو استطاع أن يأتي بمثل القرآن الكريم، وإلا فنحن مشفقون لاستمرار نباحه دون فائدة!



## ٤- متى يبرأ القدس؟

لم يعد من المفيد إذن أن يستمر إنكار النصارى لوجود محمد الكتاب المقدس، فليكن موجوداً ولكن بالصورة التي ترسمها له الصليبية الحاقدة، لا يشك بوش في أن كتبه المقدسة «قد تنبأت – حسب وصفه – بهذا المدعي الكبير ودينه لكن بمعنى آخر يختلف عما ذكره محمد وأتباعه، فلم تكن كتبه المقدسة لتغفل التنبؤ بهذا الدين الذي أتي به محمد وهذه الإمبراطورية التي شاهدها .. بوصفها سوط عذاب نزل على الكنيسة والعالم المتحضر لا يمكن تناول ظهور الإسلام وتقدمه وانتشاره بمعزل عن النبوءات التي تنبأت به» ؟

[صـ ٤١٦ من الترجمة].

تأمل وصفه الإسلام بأنه سوط عذاب نزل على الكنيسة والعالم المتحضر، وحاول أن تستمع إلى خطب حفيده في إطار ما دعاها بحربه على الإرهاب، وتأمل حديثه عن «العالم المتحضر» وغير المتحضر، ومحور الخير..

دعك من الحديث عن الخير والشر، وربط الماضي بالحاضر، ولننتقل مباشرة إلى ترجمة نبوءة دانيال، وسوف أقتصر على نص الترجمة كما أشار إليه القس بوش من الإصحاح الثامن، وإن كان السياق يحتم أن نقرأ النص كاملاً، لكننا لا نريد الإطالة فيما نظن أنه لا فائدة من الإطالة فيه، لقد أصبح مترجم كتاب بوش في حيرة عندما وصل إلى هذا المقطع من

الكتاب، ذلك أنه لم يجد ترجمة بوش واضحة بدرجة تشعره أنه يتحلى بالأمانة، وبما ألها ليست متفقة مع الترجمات الأحرى لم يكن أمامه سوى الإكثار من الأقواس التوضيحية، والانتقال من ترجمة إلى أخرى، عله يحقق الاستفادة من خبرة السابقين، ولن ندخل في تفاصيل الخلاف بين الترجمات، وفقط سوف نعتمد على الترجمة العربية للكتاب المقدس طبعة دار الكتاب المقدس في الشرق الأوسط، والنص فيها على هذا النحو:

«فتعظم تيس المعز جداً، ولما اعتز انكسر القرن العظيم وطلع عوضاً عنه أربعة قرون معتبرة نحو رياح السماء الأربع، ومن واحد منها حرج قرن صغير، وعظم جداً نحو الجنوب ونحو الشرق ونحو فخر الأراضي، وتعظم حتى جند السموات، وطرح بعضاً من الجند والنجوم إلى الأرض، وداسهم، وحتى إلى رئيس الجند تعظم به وأبطلت المحرقة الدائمة، وهدم مسكن مَقْدسه وجُعل جُندٌ على المحرقة الدائمة بالمعصية فطرح الحق على الأرض وفعل ونحح، فسمعت قدوساً واحداً يتكلم، فقال قدوس واحد لفلان المتكلم: (إلى متى الرؤيا من جهة المحرقة الدائمة ومعصية الخراب، لبذل القدس والجند مدوسين؟) فقال لي: (إلى ألفين وثلاث مئة صباح فيبرأ القدس).



## 🕸 تفسير الرؤيا:

«وكان لما رأيت أنا دانيال الرؤيا وطلبت المعنى إذ بشبه إنسان واقف قُبالتي وسمعت صوت إنسان بين أولاي فنادى وقال: يا جبرائيل فهم هذا الرجل الرؤيا، فجاء إلى حيث وقفت، ولما جاء خفت وخررت على وجهى، فقال لى: افهم يا ابن آدم، إن الرؤيا لوقت المنتهى، وإذا كان يتكلم معى كنت مسبخاً على وجهى إلى الأرض، فلمسنى وأوقفني على مقامي، وقال: ها أنا أُعرفك ما يكون في آخر السُّخط لأن لميعاد الانتهاء، أما الكبش الذي رأيته ذا القرنين فهو ملوك مادي وفارس، والتيس العافي ملك اليونان والقرن العظيم الذي بين عينيه هو الملك الأول، وإذ انكسر وقام أربعة عوضاً عنه فستقوم أربع ممالك من الأمة، ولكن ليس في قوته، وفي آخر مملكتهم عند تمام المعاصى يقوم ملك آخر جافي الوجه وفاهم الحيل وتعظم قوته، ولكن ليس بقوته، يُهلك عجباً وينجح ويفعل ويبيد العظماء وشعب القديسين، وبحذاقته ينجح أيضاً المكر في يده، ويتعظم بقلبه، وفي الاطمئنان يُهلك كثيرين، ويقوم رئيس الرؤساء وبلا يد ينكسر، فرؤيا السماء والصباح التي قيلت هي حق، أما أنت فاكتم الرؤيا لألها إلى أيام كثيرة، وأنا دانيال ضعفت ونحلت أياماً ثم قمت وباشرت أعمال الملك وكنت متحيراً من الرؤيا ولا فاهم» (<sup>١)</sup>

إنه غالباً ما تكون النبوءات في صورة إشارات ورموز وألغاز يتحير فيها الرائسي وقد لا يفهمها، ومن الطبيعي أن يختلف الناس حول فك هذه

۱ – دانیال ۸: ۸– ۲۷

الــرموز وخاصــة إذا كانــت إلى أيام كثيرة، وقد تتحقق النبوءة ويظل الخــلاف حولها كما كان قبلها، ولكنها إذا لم تحرف وتحققت بالتفسير الصحيح لها تتطابق رموزها والواقع من كافة الوجوه.

والغريب أن دانيال أمر بكتمان رؤياه، والأغرب أن ما أمر دانيال بكتمانه أمر بوش بالإفصاح عنه، فمسرح نبوءة دانيال كما أفصح بوش هو الإمبراطورية المقدونية التي أسسها الإسكندر المقدوني، فهذا هو القرن الأكبر في نظره، وقد انكسر عند موته بين أربعة من أبنائه، وكان من نصيب بطليموس مصر وليبيا وشبه الجزيرة العربية، والمقصود الموضع الذي ولد منه محمد ودينه، ومقصوده هنا ليس واضحاً بتاتاً، فلم يثبت في تاريخ العرب ولا غيرهم أن مكة حكمها بطليموس، ولكن بوش رأي أن صرف النبوءة إلى محمد لا يتم إلا بتحريف التاريخ والجغرافيا، فراح يحكى لقومه عن العرب بما لا يعرفه العرب عن أنفسهم، فقد ظن أن القرن الصغير ينطبق على الدين المحمدي، الذي بدأ صغيراً حال ظهوره، ولا يذكر أنه حال بروز الإسلام كان هناك قرنان كبيران يتمثل أحدهما في الإمبراطورية الفارسية في الشرق والرومانية في الغرب، وهذا خلل في الشكل العام لتطبيق رموز النبوءة، فالواحب أن تنطبق بدقة متناهية لا أن تنطبق في حانب دون جوانب أخرى.

ولو أنه راجع الإنجيل لتعلم كيف يطبق النبوءات، فالإنجيل يؤكد نفس المعنى، حيث «يشبه ملكوت السموات حبة خردل أخذها إنسان وزرعها في حقله وهي أصغر جميع البروز ولكن متى نحت فهي أكبر

البقول وتصير شجرة حتى إن طيور السماء تأتي وتتآوى في أغصالها» [٣٢ - ٣١ : ٣١]

فطيور السماء تمتاز بالضعف، وهي ترمز إلى ضعفاء البشر الذين حماهم الإسلام من استعباد الإمبراطورية الفارسية والرومانية، كما أعلن الخليفة الأول بعد الرسول التَّلِيَّةُ عندما قال: «والضعيف فيكم قوي عندي حتى آخذ الحق له».

ولكن نبوءة دانيال لا تنطبق هذه الصورة من الوضوح، فرغم أن مقدما النطبق على الإسلام بحسب مواصفات بوش من كونه بدأ دولة صغيرة، إلا أن بقية ملامح الصورة لا تتفق مع ما في ذهنه ولا في ذهن غيره عن الإسلام الذي أصبح مأوى تلحأ إليه طيور السماء الضعيفة.

ولكن لماذا ترك بوش الإنجيل وتمسك بدانيال، ذلك أن الإنجيل يقول إن الإسلام سوف يكون ملحاً للضعفاء، ورأي بوش فيه مصيبة أرسلها الله (كذا) انتقاماً من الكنائس الشرقية التي ضلت السبيل، لكن هؤلاء المسلمين — حسب أمانيه – سيعودون للمسيحية مرة أخرى إذا ما وصلتهم بشكلها الصحيح ليصبح المعالم الإسلامي مسيحياً كما كان، لكن على المسيحية الصحيحة هذه المرة، وسيتم هذا فيما يظن بوش بالسلم وبدون حرب، فنبوءة دانيال تقول «وبدون يد ينكسر» ولكن هذا التفسير لو كان صحيحاً لأشار إلى عودة المسيحية الصحيحة، فقال عنها «وبدون يد تنبني». فالأهم هو قيام الحق لو كان بوش يعتقد أن المسيحية هي الحق، فانكسار الإسلام بأية طريقة غير معتبر في تفسير المسيحية هي الحق، فانكسار الإسلام بأية طريقة غير معتبر في تفسير

النبوءة إلا إذا ترتب عليه ما ظنه بوش قيام الحق المسيحي، ولكن أين هو الحق المسيح الذي قام؟ إن الاتحاد الأوربي الذي هو في طور التكوين قرر أن لا يقوم على المسيحية.

إن طريقة بوش تلك في التفسير أو في التفكير لا تجعلنا نفصل الصراع الديني عن العسكري الدائر على امتداد أرض المسلمين، وإذا لم ينطبق تفسير بوش على نص النبوءة ولا على تطبيقها فإنه ينطبق بشكل واضح على سياسة حفيده العملية، ويجد رئيس أمريكا في كتاب حده ما يفيد أن العالم الإسلامي بعد إزاحة حكامه – الذين يصفهم بأهم متسلطون – سيعود إلى الدين الحقيقي، ويتركون الدين الدَّعي وما يصاحبه من ثقافة. ولكنه عندما حاول تطبيق تفسير حده وجد أنه يساعد التيارات الدينية وليس كما حسب نفسه يساهم في القضاء عليها.

لقد فسر الجد انتشار الإسلام بامتلاك العرب ومن بعدهم الترك على حين غفلة قوة هائلة اقتحمت فجأة كيانات المتعبدين الحقيقيين، ومعنى هذا فإن تجريد المسلمين من أسلحتهم على وفق تفسير بوش مطلب توراتي وإنجيلي<sup>(۱)</sup>.

وهذا ما اعتقده رئيس أمريكا، وقد شجعه على المضي قدماً في تجريد المسلمين من أسلحتهم، كما ساهم إيمانه بعقيدة جده المتمثلة في أن انتشار الإسلام حدث عارض مؤقت يعود إلى ابتعاد الكنيسة عن طريق المسيح إلى وصف المسلمين بالفاشية أو الإرهاب، وحتى تعود إلى رشدها وتنهج

١ - ارجع إلى تعليق المترجم صـ ٤٣١ وما بعدها من الترجمة العربية.

هُجها الصحيح، ساعتها سيزاح الإسلام ويرتد المسلمون، ولكن حقد بوش دفعه إلى إبطال تفسير حده من حيث لا يدري حين حاول كسر ما قال عنه الوحي إنه «بلا يد ينكسر» وهذا يعني أن انكسار وانحسار عقيدة التوحيد هو أقصى أماني آل بوش، وحسب تصور بوش الجد فسوف تنكسر بطريقة تختلف عن تلك التي تنكسر بها القوى الأخرى، وعلى هذا فالنبوات التي يذكرها بوش ليست إلا بما ستعانيه الكنيسة من نير إنسان الخطيئة، غير أننا لم نر إنساناً يتسبب في معاناة الإنسانية أكثر من حفيده الذي منذ أن تولى حكم أمريكا وعشرات إن لم يكن المئات من الأبرياء يقتلون يومياً بسبب سياسته الرعناء، ويكفينا في الدلالة على هذا استطلاعات الرأي في شتى دول العالم التي تؤكد أن هذا البوش هو أخطر مهدد للسلام العالمي.

وكثيرون من شارحي نبوءة دانيال من أساتذة بوش مقتنعون أن الخداع المحمدي سيبدأ انكساره دون يد تكسره في الوقت الذي تدمر فيه البهيمة الرومانية المتمثلة في كونفدرالية مناهضة للمسيحية (أظنه يقصد الإشارة هنا إلى مسيحي الشرق) وفي هذه الحقبة التي تبدأ فيها الألفية التي يحكم فيها المسيح في هذه الفترة سيبدأ التبشير بالإنجيل بنحاح في العالم كله، وسينضم كل الأغيار إلى حظيرة الكنيسة المسيحية، خلال هذه الفترة سيترك المسلمون جميعاً دينهم ليدخلوا في العقيدة الحقة وعندما يتحول المسلمون جميعاً إلى المسيحية، ستنكسر بلا شك مملكة القرن الصغير الشرقية، وانكسارها يكون بلا يد لأن ساعتها لا تكون قد انكسرت بحد

السيف على يد غاز من البشر، وإنما بتأييد من الروح القدس الذي يميل قلوب الناس ليعلنوا خطأهم وليؤمنوا بعقيدة نبي الله الحق. وكما جاء في المزمور ١٢٠ / ٥ «ويلي لغربتي في ماشك لسكني في خيام قيدار» وإشعياء عندما تنبأ بمستقبل تحول الأغيار ذكر «كباش نبايوت» بن إسماعيل، وهو يشير إلى تحول الأمم الإسلامية في المستقبل إلى المسيحية لتنضم جميعاً إلى الكنيسة المسيحية. [انظر صــ ١٢٧ من الترجمة].

وتبعاً لتفسير بوش سوف يمتد القرن الصغير امتداداً كبيراً ويبلغ مداه حتى جند السماء، وجند السماء – في نظره – رموز للحكام الروحيين للكنائس السبع الواردة في سفر الرؤيا، فمجال النبوءة تحققت على يد قوة معادية امتلكت فجأة قوة هائلة واقتحمت بالقوة كيان المتعبدين، منتهزة فرصة تفرقهم وعدم تماسكهم.

وإذا كان حشد السماء يعني رجال الدين ورعاة الكنيسة فإن المقصود برئيسهم أو ملكهم هو المسيح، والإسلام قد حقق هذه النبوءة — كما يرى بوش – بوضوح برفع مقام مؤسسه إلى درجة من التوقير والتشريف مساوية لدرجة التوقير والتشريف التي يحظى بما يسوع المسيح، بل إن الإسلام يرفع نبيه محمد فوق درجة المسيح، فالمحتال العربي — كما دأب بوش أن ينعت رسولنا الكريم في — جعل من المسيح مجرد نبي، بل واحتفظ لنفسه بمكانة أعظم الأنبياء، وقال عن القرآن نسخ الأناجيل، بل إن الإسلام جعل من نبيه أميراً للحشد كما يدعي بوش في ص ٢٤٦ من الترجمة. والغريب أنه يصر على أن نبوءة دانيال لا يمكن تفسيرها إلا بهذا الترجمة. والغريب أنه يصر على أن نبوءة دانيال لا يمكن تفسيرها إلا بهذا

الشكل، لقد راح دين الإسلام بشكل دائم يطيح بالطقوس الدينية للمسيحية وبرموزها ومذابحها ليُحل محلها مذابح أخرى، ونظاماً كهنوتياً آخر، ففي كل مكان في بلاده الواسعة حلت المساجد محل الكنائس والأئمة والمؤذنون محل القسس، لقد كان السيف هو الأداة الكبيرة التي استخدمها الإسلام لتحويل الناس إليه. لقد أصبح كل المسلمين في الحقيقة رحال دين، وأصبح كل عربي منحط وكل جندي تركي داعياً إلى الإسلام وهادياً إليه.

ويتابع بوش بذاءاته فيدعي - من خلال التاريخ المقدس وغير المقدس - علمه بوقت ظهور محمد، فقد وصلت الكنيسة ذروة الانحراف في العقيدة، وفي الممارسة وفي التطبيق وهو الأمر الذي كان قد تنبأ به بوضوح القديس بولس عن رجل الخطية.

لقد كان النجاح غير العادي الذي حققه الخداع المحمدي عقاباً لهذا التقصير الكبير، لقد عوقب هؤلاء النجوم بسبب ابتعادهم عن الحق، فتم إخضاعهم لطغيان القرن الصغير، والمؤرخ جيبون يقدم رؤيته للإسلام علاحظته «أن المسيحيين في القرن السابع — دون وعي منهم — أصبحوا مثل الوثنيين» لقد سقطت هذه النجوم «بسبب ارتدادهم إلى خرافات الأغيار».

ومع ذلك يحرص بوش وجيبون وغيرهما على وصف هؤلاء الساقطين في الوثنية بالنجوم، وأما الموحدون لله تعالى فيصفولهم بالمنحطين Saracens

عنها أن نبيهم كان يستخدم السيف كأداة أساسية لإدخال الناس في الإسلام، وقد شاركه المؤمنون برسالته في كل العصور – غالباً – في هذه الروح القاسية، على أية حال فإن البعض يرى أن المقصود من عبارة «ملك جافي الوجه» الوقاحة والبرود الذين يتميز بهما الكذاب ذي الوجه المكشوف والمتسم بالصفاقة وهي صفات اتصف بها محمد وحلفاؤه كما ترى البوشية على امتداد مراحلها.

والحق أننا لا نملك ما نرد به على هذه السفاهات، وليس لدينا القدرة على منافسة آل بوش في القتال بالسيف ولا حتى في سفاهة اللسان، وإن كنا نملك الحجة القاطعة على وحدانية رب العالمين، ولكن ما قيمة حجتنا وقد استولى بوش على العراق بسيف ودم مهراق.

والحق أن تفسير النبوءة على هذه الطريقة غير دقيق، بل ويتجاهل رموزاً أساسية فيها، فلمصلحة من لا يحدد هذا المفسر العملاق العصر الذي عاش فيه دانيال؟ .

إن تحديد الزمن هو العنصر الحاسم في تفسير نبوءة الأنبياء، فمن وقت صدور النبوءة يتم حساب الزمن حسبما تشير إليه، ويزداد الأمر غموضاً إذا تجاهلنا الزمن، والغريب أن دانيال حدد الزمن بصورة واضحة (إلى ألفين وثلاث مئة صباح فيبرأ القدس).

ونقرأ في مقدمة سفر دانيال في الطبعة الكاثوليكية السادسة الصادرة عام ١٩٨٨م عن جمعيات الكتاب المقدس في المشرق بيروت فيما يتعلق بزمن كتابة هذا السفر ما يلي: «يظهر الكتاب للقارئ بمظهر كتاب ألفه نبي

معاصر للحلاء إلى بابل، وفي هذه النظرة قرأه العلماء اليهود والتقليد المسيحي القديم، ولكن النقاد الوثنيين رأوا فيه منذ القرن الثالث كتاباً وضع على عهد انطيوخس ابيفانيوس (١٧٥ – ١٦٤م).

و يحتمل أن تكون النبوءة قد جمعت في هذا الوقت، فالسفر في الطبعة المذكورة يتضمن اثنى عشر فصلاً مكتوبة بلغتين مختلفتين:

- من ۱/۱ إلى ٤/٢ بالعبرية.
- ومن ٤/٢ إلى ٢٨/٧ بالآرامية.
- ومن ۱/۸ إلى ۱۲/ ۱۳ بالعبرية.
- والطبعات البروتستانتية تقل إصحاحين عن الكاثوليكية.

فالنبوءات بما ألها رموز تخضع للاجتهاد في كل عصر، وقد اعتاد الناس أن يصرفوا رموزها إلى أكثر الأشياء ملاءمة لها في عصرهم، ولو أردنا تفسير حلم دانيال بما هو معاش فلن نجد ما يمنعنا من الظن بأن القرن الصغير يشير إلى قيام دولة إسرائيل، بينما الكبير هو بريطانيا التي كانت يوم أن خرج منها هذا القرن قوة عظمى، ولو اعتبرنا الصباح يرمز إلى السنة فإن المدة المقدرة بألفين وثلاثمائة صباح سوف تنتهي تقريباً حوالي سنة ٢٢٣٠ م، وقد يوجد من ينازع في هذا التاريخ تقديماً أو تأخيراً، لكنه في النهاية لن يتعدى الموعد المذكور بأكثر أو بأقل من مائتي سنة، وعلى أساس هذا أو ذاك فالنبوءة بعيدة عن محمد وعصره، وهي تخص إسرائيل وليس بمستبعد أن يطهر القدس من رجسهم في القرن الثالث من

الألفية الثالثة حسبما هو محسوب طبقاً لوقت كتابة السفر المذكور. (١) ودون اعتبار للزمن يرى مترجم الكتاب أن تطبيق النبوءة على محمد على مكن أن يكون من وجوه مختلفة تشير إلى معراجه الله ووصوله إلى جند السماء وهم الملائكة، وليسوا أحبار الكنيسة كما يفسر بوش، والغريب أن بوش يذكر نجوم السماء ثم يتحدث عما وقعوا فيه من شرك، وبكل بساطة يصفهم بالكفر والارتداد عن الدين.

ولك أن ترى – دون اعتبار للزمن أيضاً – وجهاً مختلفاً في تفسير المقصود بالنجوم ووظيفتها، فالنجوم – كما هو معلوم – لا تظهر إلا ليلاً، أما وقد طلعت شمس الحقيقة فلا بد لها أن تختفي، لقد ظلت شمس التوحيد ساطعة حتى عام ٣٢٥م، وفي عشية هذا العام احتدم التراع فأصبح الموحدون كنجوم ساطعة في ليل دامس لفه ضباب الشرك من كافة الجهات، وظل الأمر على هذا الحال ثلاث ليال متصلة، حتى حاء محمد المحمد المخلين أن الحق هو ما حاربته وليس ما آمنت به الكنيسة.

نعم. وهذا ما يشرح بوش مقدماته عندما يقر باختفاء رونق الإنجيل، وضياع جوهر المسيحية، فقد «ساد توقير القديسين والشهداء وبذا ازدهرت العبادة الوثنية ممثلة في عبادة الصور والبقايا الأثرية المقدسة،

<sup>1-</sup> لا يوجد ما يدعو إلى بحث هذا النبوءة بالرجوع إلى التفسير المسيحي الشرقي لها، فهي لم تسلم من التحريف، كما أن السطحيين هم من يتسرعون في تأويل النبوءات، فيستعمدون تتريل الرموز الغامضة على واقعهم المختلف. وكلما ازدادت النبوءة قدماً ازدادت تفسيراتها، وكثرت الاختلافات والتعقيدات حولها.

كما ساد توقير العذراء مريم توقيراً عبادياً وساد الاعتقاد في الأعراف وعبادة الصليب، وأصبح كل هذا راسخاً مؤثلاً، وبذا اختفى رونق الإنجيل وقل بهاؤه وعانى من كسوف مظلم وضاع جوهر المسيحية في خضم الطقوس التافهة والخرافية» [انظر صــ ١١٠ من الترجمة].

ولكن ما يؤخذ على هذه التفسيرات ألها تجاهل التاريخ، لذا نعتقد حازمين أن بوش ابتعد عن الصواب، فالتاريخ هو العنصر الحاسم وهو يؤكد أن وقت تحقق النبوءة لم يحن بعد، فإن لم يكن قد مسها تحريف فقد يشهد العالم تفسيراً لها في الألفية الثالثة على نحو ما ذكرنا من أمر إسرائيل إن شاء الله تعالى.

فالنبوءات غالباً ما ترد في صورة رموز لها تأويلات مختلفة من عصر إلى آخر، ورؤيا دانيال تقوم على أربعة قرون، والقرون هنا إشارة رمزية إلى تناطح قوى مختلفة وهو المعنى الغائب في تفسير بوش، وأما النجوم فترمز إلى شيء مختلف وهو العلم، والنجوم بمعناها تغيب بالنهار وبرمزها تغيب عندما ينتشر الجهل ويتسلط أصحاب الشهوات، فلما جاء الإسلام رفع العلم والعلماء، وتوارى رجال اللاهوت خلف جهلهم ولا يزالون حتى الساعة أضعف صوتاً وأقل حجة.

ومما يكذب كل تفسير تجاهل الزمن أن الإمبراطورية الإسلامية قد انكسرت، وسقطت الخلافة وقامت أكثر من مرة، ولكن النبوءة لا تقف عند هذا الحد، فلم يقم بعد سقوط الخلافة إمبراطورية المسيح، قام في الغرب إمبراطوريات لكنها لم تقم على الدين الصحيح فيما يرى بوش،

وقد زالت إمبراطورية الترك وبقي التاريخ لا يستوعب أحداث نبوءات الكتاب المقدس التي تبدو خيالية كلما تأمل الناس الواقع من حولهم، لقد أصبح لهذه النبوءة تفاسير لا يمكن حصرها في عدد معين من التخمينات، ولكني كمسلم لا أحبذ التنافس في وضع التفاسير، ولكني قصدت الإشارة فقط إلى أن ما ذهب إليه بوش هو أبعد الاحتمالات الممكنة.

ولهذا تلاحظ التضارب في تفسيره عندما يصف النجوم بالضلال، وهو هذا يصف الاسم بما ينافي معناه! وطبقاً لما يعلنه بوش من أن المراد بالنجوم آباء المسيحية يجوز التصديق بأن مجمع نقية كان هو بداية ليل طويل من الشرك بالله تعالى، وهو أيضاً نهاية نمار مضىء بتوحيد رب العالمين، وعندما حان وقت سطوع شمس التوحيد من جديد اختفت النجوم حلف شمس الحقيقة، وهذا يتطابق مع ما ذكره المسيح من أن ابن الإنسان سوف يأتيهم بعد ثلاثة أيام وثلاث ليال، ففي آحر الليالي الثلاثة المظلمة ظهر محمد على فاحتفت النجوم، ويقول المسيح «أنا هو نور العالم، من يتبعني لا يمشى في الظلام» [يو حنا ١٢ : ١٢] وهؤلاء عندما ابتعدوا عن طريقه الكِين مشوا في الظلام، حتى ظهر محمد ﷺ ودعاهم مرة أخرى إلى السير في طريق المسيح الطَّيْكُلُمْ قال تعالى: ﴿ يَــَأُهُـلَ ٱلْكِتَابِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِّمَّا كُنتُمْ تَخَفُونَ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ۚ قَدْ جَآءَكُم مِّنَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُّبِينٌ ١٥ ﴾ (المائدة: ١٥)

وهكذا كان الفرج هو نماية المعاناة.



# ٥- كوكب في السماء.

يمكن أن يكون هذا عنواناً لما جاء في الإصحاح التاسع من سفر الرؤيا، فبحسب الترجمة العربية الصادرة عن دار الكتاب المقدس في الشرق الأوسط يقول كاتب السفر:

«ثم بوق الملاك الخامس، فرأيت كوكباً قد سقط من السماء إلى الأرض، وأعطى مفتاح بئر الهاوية، ففتح بئر الهاوية فصعد دخان من البئر كدخان أتون عظيم، فأظلمت الشمس والجو من دخان البئر، ومن الدخان خرج حراد على الأرض، فأعطى سلطاناً، وقيل له أن لا يضر عُشب الأرض، ولا شيئاً أخضر ولا شجرة ما إلا الناس فقط الذين ليس لهم ختم الله على جباههم، وأعطى أن لا يقتلهم بل أن يتعذبوا خمسة أشهر، وعذابه كعذاب عقرب إذا لدغ إنساناً، وفي تلك الأيام سيطلب الناس الموت ولا يجدونه، ويرغبون أن يموتوا فيهرب الموت منهم، وشكل الجراد شبه خيل مهيأة للحرب، وعلى رؤوسها كأكاليل شبه الذهب، ووجوه كوجوه الناس، وكان لها شعر كشعر النساء، وكانت أسنالها كأسنان الأسود، وكان لها دروع كدروع من حديد، وصوت أجنحتها كصوت مركبات خيل كثيرة تجري إلى قتال، ولها أذناب شبه العقارب، وكانت في أذنابها حمات وسلطالها أن تؤذي الناس خمسة أشهر، ولها ملاك الهاوية ملكاً عليها، اسمه بالعبرانية أبدون وله باليونانية اسم أبوليون، والويل الواحد مضى هو ذا يأتي ويلان أيضاً بعد هذا.

ثم بوق الملاك السادس فسمعت صوتاً واحداً من أربعة قرون مذبح

الذهب الذي أمام الله قائلاً للملاك السادس الذي معه البوق: «فك الأربعة الملائكة المقيدين عند النهر العظيم الفرات» فانفك الأربعة الملائكة المعدون للساعة واليوم والشهر والسنة، لكي يقتلوا ثلث الناس، الملائكة المعدون الفرسان مئتا ألف ألف وأنا سمعت عددهم، وهكذا رأيت الخيل في الرؤيا والجالسين عليها لهم دروع نارية وأسمانجونية وكبريتية ورؤوس الخيل كرؤوس الأسود، ومن أفواهها يخرج نار ودخان وكبريت، من هذه الثلاثة قُتل ثلث الناس من النار والدخان والكبريت الخارجة من أفواهها، فإن سلطانها هو في أفواهها وفي أذناها، لأن أذناها شبه الحيات ولها رؤوس وبها تضر، وأما بقية الناس الذين لم يقتلوا بهذه الضربات فلم يتوبوا عن أعمال أيديهم حتى لا يسجدوا للشيطان وأصنام الذهب والفضة والنحاس والخشب التي لا تستطيع أن تبصر ولا تسمع ولا تمشي»

هــذه هي إحدى ترجمات النص الذي ظن بوش أنه نبوءة بمحمد وربما كان في عصره من لا زال يعتقد أن يوحنا الرسول هو كاتب سفر الـرؤيا رغم أن هذا موضع شك من البداية، وفي العصور الأخيرة لم ير الباحــثون وجها واحداً يدعم فكرة أن أحد رسل المسيح هو كاتب هذا الـسفر، ولا تكاد تجد اليوم عالماً بروتستانتياً يصدق بأن كاتب الأسفار الخمــسة المنسوبة إلى يوحنا شخص واحد، وحتى منتصف القرن الرابع الميلادي لم تكن كل كتابات يوحنا قد حازت القبول، ويحدثنا يوسابيوس عمـا قُبل وما لم يُقبل منها في عصره فيخبرنا أن الرسالتين الثانية والثالثة

متنازع عليهما<sup>(۱)</sup>.

وقبل يوسابيوس رفض ديونسيوس أسقف الإسكندرية (٢٦٤م) سفر الرؤيا، ونسبه إلى شخص تقي قديس يدعى يوحنا، ولكنه ليس يوحنا الرسول. (٢) وقد ساق ديونسيوس عدداً من حجج الرافضين لهذا السفر في العصور الأولى، وأنقل هنا جانباً مما حكاه يوسابيوس من كلامه بنصه:

ف «بعد هذا تحدث ديونيسيوس هكذا عن رؤيا يوحنا: لقد رفض البعض ممن سبقونا السفر وتحاشوه كلية منتقدينه إصحاحاً إصحاحاً ومدعين بأنه بلا معنى، وعديم البراهين، وقائلين بأن عنوانه مزور، لأهم يقولون إنه ليس من تصنيف يوحنا، ولا هو رؤيا لأنه يحجبه حجاب كثيف من الغموض، ويؤكدون أنه لم يكتبه أي واحد من الرسل أو القديسين أو أي واحد من رجال الكنيسة، بل إن كيرنثيوس مؤلف الشيعة التي تدعى الكيرنثيون إذ أراد أن يدعم قصته الخيالية نسبها إلى يوحنا» أ. هـ (٣).

إن هذا الرأي ليس حديثا كما قلناً، ولكنه يرجع إلى ديونسيوس وإلى أوريجانوس رئيس المدرسة اللهوتية بالإسكندرية (٤) وبصرف النظر عن

١ - تاريخ الكنيسة يوسابيوس القيصري ترجمة مرقص داود (٣: ٢٤ فقرة ١٧)
 مكتبة المحبة.

٢ – المدخل إلى العهد الجديد د/ فهيم عزيز صــ ٣٥٣ دار الثقافة.

٣ - تاريخ الكنيسة ك: ٧ ف ٢٥ .

٤ - انظر الفصل السادس من (الإنجيليون الأربعة بين التقليد والنقد الحديث) للمؤلف.

الآراء القديمة والأبحاث الحديثة فإن بوش ظن أن نبوءة السفر عن محمد كاف في الدلالة على صحته كما جاء في صـ ٤٧٥ من الترجمة. وقد بني كل آرائه على عبارات يختلط فيها الحقيقة بالمجاز، والغريب أنه يلحظ هذا ويصرح به في صـ ٤٦٤ من الترجمة: «إن رؤيا يوحنا كثيراً ما تختلط فيها الصفات الحرفية أو الحقيقية بالصفات المجازية حتى في سياق الفقرة الواحدة». فما يميز هذا السفر عن غيره هو أنه مائع الدلالة بما يحمله من غموض، وحسب تعبير ديونسيوس «يحجبه حجاب كثيف من الغموض» فأنت لا تستطيع أن تفصل الحقيقة عن المجاز، ولا الرمز عن مدلوله، وتبعاً لذلك تختلف التفاسير وتتعدد التخمينات، ومن هذه التخمينات يطرح علينا القس بوش ما صار الآن مستبعداً تماماً، فقد ادعى اتفاق الشارحين في عصره (النصف الأول من القرن التاسع عشر) على أن تفسير النفخ في البوق للمرة الخامسة ترمز وتتنبأ بظهور المحتال العربي. ويكفى بطلان هذه النظرية عدم تعرض بوش لآثار النفحات السابقة ونتائجها، لقد اعتاد كغيره من المستشرقين أن يقتطع من النص على قدر أغراضه. وإذا كان الشارحون في أيامه قد اتفقوا على أن تفسير النفخ في البوق للمرة الخامسة ترمز وتتنبأ بظهور المحتال العربي، فإنه كان يتعين عليهم قبل ذلك أن يفسروا ما تنبأت به النفخات التي يفترض أن تكون قد حدثت في الفترة ما بين يوحنا وظهور محمد التَّلَيِّكُلْمُ .

إن تفسير هذه النفحات من شأنه أن يضع النفخة الخامسة في موضعها الصحيح من التاريخ، وقد أدرك بوش أن هذا ربما كلفه تحديد أربعة

لكن كيف يكون محمد دجالاً والرؤيا ترمز إليه بوصفه نحماً سقط من السماء؟.

هذا السؤال طرحه المعلمون المرتدون عن المسيحية أو عدد منهم، إلا أن بوش وجد المخرج في أن يجعل ما ينطبق على محمد ينطبق هذه المرة على آريوس، «لقد سقط النجم قبل ظهور النبي الزائف ممثلاً في شخص آريوس وغيره من الهراطقة، وكان من نتيجة ارتدادهم أن دبرت العناية الإلهية أن يظهر الإسلام، وتأمل تعبير «دبرت العناية الإلهية» فالعناية الإلهية دبرت سطوع نجم محمد إثر سقوط آريوس، والمنطق يؤيد هذا، فما سقط نجم إلا وصعد آخر.

ولكن بوش يعكس هذا المنطق عندما ينعت رسولنا الكريم الله بكلمة Impostor وهي كلمة ترجمت في النص العربي بد «الدعي» وربما قصد المترجم المدعي أو المحتال، فكلمة «الدَّعي» العربية تعني المتهم في نسبه، أو المنسوب إلى غير أبيه (۱) وبأي معنى للكلمة فإن الله لا يختار من

١ - فترجمة impostor بالدعي تجعل الكلمة مرادفة لكلمة Bastard أي المطعون في نسبه، صــ ١٨٥ من النص. وهذا ليس دقيقاً.

يكون بهذه الصفات ويرعاه.

وهكذا يمضي بوش مكباً على وجهه في تأليف الحكايات، فإظلام الشمس وتلوث الهواء ما هو إلا تنبؤ بالسيادة غير المنضبطة لقوى الظلام، وفي هذا من السذاجة ما فيه، فلو فسرنا كسوف الشمس بسيادة قوى الظلام فبماذا نفسر الظلام الذي حيم على أورشليم لحظة الفداء، وكيف تظلم الدنيا لحظة قبول ولحظة رفض هذا الفداء؟ .

هذا ليس بأغرب من إصرار بوش على أن صحراء العرب القاحلة هي بلاد الجراد، فغالباً ما تلد الرمال الملتهبة جراداً يلحق خراباً بالمناطق المحاورة، ويبالغ بوش في وصف هذا الجراد حتى يجعله شعاراً وطنياً للإسماعيليين، وعلى هذا الأساس الواهي حكم بأن المقصود بالرمز هم العرب ، ولكن بوش ما لبث أن ساق دليلاً يناقض تفسيره تماماً، والجديد هنا هو إصراره على أن يفهمنا إياه بطريقة لا يعقلها إلا الجاهلون، فتوجيهات أبي بكر لأسامة بن زيد بأن لا يقتلوا إلا المقاتلين أمر غير طبيعي في نظره، «لقد قُرر مبدأ الرحمة والاعتدال على وفق مصالح النبي محمد، بل إنه نادراً ما كان يسحق عدواً مقهوراً». فهم هذا الوصف حراد غير طبيعي. فالمسألة - كما يقول - ليست مجرد حراد وإنما المقصود بشر وهذا هو معنى الرمز، وبما أن هذا الجراد غير طبيعي فإنه لا يأكل أكلاً طبيعياً «فالجراد الطبيعي لا يأكل إلا الأخضر» ؟؟ . ويرى بوش أن الفترة التي تشير إلى سلطان الجراد فيها هي خمسة أشهر، وللنبوءة أسلوكما الخاص في حساب الزمن فاليوم هنا يعني سنة، وعلى هذا فحمسة أشهر إذا كان الشهر ثلاثين يوماً تعني على وفق حساب الرؤيا مائة وخمسين عاماً، ومن هنا فإن الخمسة أشهر الواردة في النبوءة تشير بالضبط لفترة الفتوح والغزوات الرئيسية التي قام بها الساراسين لتكوين إمبراطوريتهم. [صـــ ٤٦٦ من الترجمة].

ونحن نقول له: صحيح للنبوءة أسلوها الخاص في حساب الزمن، ولكن لماذا تجاهلت الزمن في نبوءة دانيال؟ ولماذا لا يبتدأ احتساب الزمن عقب الرؤيا مباشرة، وخاصة أننا لم نجد ما يدعو إلى تأخيره سوى النفخات الأربعة السابقة التي ربما تكون قد حدثت كلها ليلة الخمسين، فالجراد يرمز إلى الذين عذبوا المسيحيين بعد تلك الليلة، أو بعد كتابة السفر (لهاية القرن الثاني) وحتى صدور مرسوم التسامح الذي أعلنه قسطنطين ١٥٣١م فهذه ١٥٠٠ سنة قضاها النصارى في العذاب المهين.

وهكذا يستمر في تطبيق هذه النبوة حتى يصل إلى الفتح العثماني، وإن لم يجد ما ينطبق على الجيش العثماني فإنه يخترع من أحداث التاريخ ما يناسب النبوءة، كأن يفسر الأفاعي بما كان من عادة الترك أن يعقد الواحد منهم عقدة في ذيل حصانه عندما يستعد لشن حرب مما يجعل الذيل شبيها بالأفعى، ولكن العقدة لدى بوش ليست في الحصان ولا في ذيله، إنما هي في أن هؤلاء حيثما حلوا نصروا القرآن على الإنجيل، ربما لا نكون في حاجة لإبطال مثل هذا التفسير في كل جزئياته، فبدلاً من العودة الجماعية إلى المسيحية كما ظن بوش لا زال المسلمون متمسكين بدينهم، والنصارى بدنياهم.

# ٦- اتهام المسلمين بعدم فهم نبوءات الكتاب المقدس إ

وعلى هذه السفسطة يمضي القس بوش فيردد ما جاء في سفر التثنية الإصحاح الثالث والثلاثين واصفاً فهم المسلمين له بأنه فهم أعرج، لأنهم لم يعرفوا موقع فاران الواردة في النص: «جاء الرب من سيناء وأشرق لهم من سعير، وتلألأ من جبل فاران وأتى من ربوات القدس، وعن يمينه نار شريعة لهم..».

# يقول المفسرون المسلمون عن هذه الكلمات إلها تعني:

- تسليم موسى الشريعة على جبل سيناء.
  - وتسليم عيسى الإنجيل في القدس.
  - ونزول القرآن على محمد في مكة.

ثم يعقب بوش على هذا الفهم بسخرية قائلاً: «لكن سيظهر أن علمهم الجغرافي أعرج كعلمهم الديني، فسعير تبعد عن القدس مائة ميل، وفاران تبعد عن مكة خمسمائة ميل، ولا نحتاج لدحض أقاويل أخرى من هذا النوع» [صـــ ٤١٦ من الترجمة].

ينتقل بوش من الجدل الديني إلى الجدل في الجغرافيا، مبلغه من العلم خريطة رسمتها الكنيسة بعد بعثة محمد على تضع فاران بجوار خليج العقبة داخل شبه جزيرة سيناء، فإذا ما قالت النبوءة «وتلألأ من جبل فاران» قال بوش: ها هي برية فاران، ولست في حاجة لتعرف أن محمداً التكييل لم يخرج من تلك السلامان، وبالتالي فالحديث لا يتعلق به الكيلا!

ومواصلة لهذا التضليل قد لا تجد اسم سيناء في بعض الخرائط الملحقة بالكتاب المقدس<sup>(۱)</sup> فسيناء التي هي مدخل مصر من جهة الشمال الشرقي، والتي تفصل إفريقيا عن أسيا، يظهر فوق رسمها عدد من البراري، من بينها برية فاران التي تبدو في بعض الخرائط منطقة صغيرة بالقرب من ميناء نويبع الحالي، وفي شمالها تقع برية شور، وقريباً منها برية صين، وهناك برية بنفس الاسم تقريباً «برية سين» تقع في الجهة المقابلة في الجنوب.

وأما مديان فتظهر في الجهة المقابلة لخليج العقبة داخل الصحراء العربية بين الأردن والسعودية، ولو أردت تفسير النبوءة طبقاً لهذه الخرائط تصاب بالإرباك، ولو اكتفيت بالخرائط وحدها تضطر للقول بأن البشارة لا تتعلق بجزيرة العرب وهو ما قصد واضعو تلك الخرائط أن يقولوه.

وإضافة إلى ذلك تظهر أشكال واضحة من التزوير لا تستند إلى أية آثار أو حفريات، وحسبك منها أن سيناء ترد باسمين مختلفين في عدد واحد من أعداد الكتاب المقدس، وهذا ما قبله بوش وارتضاه، وعلى أساسه فسر النص المقدس، وعلى هذا التفسير القائم على تزوير الجغرافيا حكم بعدم معرفة المسلمين لبلادهم التي يعيشون فيها منذ آلاف السنين.

ونحن لا نقول إن فاران هي مكة إدعاءً، وإنما استناداً إلى الكتاب المقدس وإلى ما كتبه مؤلفون مسيحيون وغير مسيحيين قبل الإسلام، حين كانوا يصفون الواقع، ولم يكونوا يتخيلون أوهام الماضي، يدفعهم إلى التمعن

١ - كما في الخريطة الملحقة بطبعة دار الكتاب المقدس بمصر ٢٠٠٣م

فيها تغلل الحقد في صدورهم، ويتأكد للدارس للتوراة ولما كتبه العلماء قبل الإسلام وجود تحريف متعمد في الخرائط التوضيحية التي ترفقها الآن الكنيسة بطبعات الكتاب المقدس، إننا نختلف عن النصارى في أننا لا نعترف بتلك الخرائط. في حين يمكننا أن نقبل النقاش حول أي نص في الكتاب المقدس.

على أن التغيير الحاصل في موقع فاران وإن كان كذلك إلا أنه جعل من السهل عليهم استناداً إلى تلك الخرائط إنكار ما أجمعوا عليه قبل الإسلام، فقد أجمعوا على أن نص سفر التثنية هو نبوءة بخروج نبى من بلاد فاران بعد أن خرج موسى من سيناء، وعيسى من سعير، وكان العرب قبل الإسلام يعجبون لقولهم حتى أقسموا جهد أيمالهم على أتباعه حالما يبعث. ولكن أهل الإنجيل عادوا فحرفوا الجغرافيا التي نعيش عليها، وتأولوا محكم كتابهم المقدس، ونحن في سبيل دحض كل هذا لا نحتاج أكثر من الرجوع إلى ما كتبوه قبل محمد على، ولن أذهب بك بعيداً للعثور على شيء من ذلك، بل سوف نحصل على غرضنا مما نقله جورج بوش نفسه، فدائماً عنده - بحمد الله تعالى - الفكرة ونقيضها، ولو كان من الذين يفهمون ما ألف ولا كتب، فهذا العلامة بوش بعد أن ألهى هكمه على المسلمين وعلمهم المتواضع شرع يهدم ما حسب نفسه قد بناه، وقد شجعه على ذلك أن مستشرقي أمريكا في عصره لم يكونوا أكثر منه علماً، كما أنه لم يكن أقل جهلاً من آباء الكنيسة الذين تورطوا في تحريف موقع فاران، والفرق هو أن الآباء لما عجزوا عن تغيير المؤلفات

القديمة تجاهلوها، ولكن بوش أخرج منها بعد ذلك ما يدلل به على تحريفهم، وبالطبع ما كان قصده ذلك، ولكنه بجهل غير متواضع حدد موقع فاران بأنها تبعد عن مكة خمسمائة ميلاً، ثم عاد بحديثه ديار الإسماعيليين يبطل ما دافع عنه النصارى أجمعون، لقد أقام الباطل إدعاءً ولكنه بجهالة هدم ما أقامه مستشهداً بجيروم ويوسيفوس.

ولم يكتف بهذا بل انطلق يتهكم بجرأة على المسلمين وعلمهم الأعرج دون أن يشير إلى أصحاب العلم غير الأعرج الذين استند إليهم في تقدير المسافة بين فاران ومكة، وفي أي زمن وقع هذا التقدير؟.

وفيما يتعلق باسم مكة يبدو من إشارة القرآن الكريم ألها كانت أول القسرى في التاريخ، وأن اسمها عند وضع البيت الحرام كان بكة، وبكثرة الاستعمال تغير إلى مكة.

غير أن الاسم القديم «بكة» ظل يستخدمه العبرانيون حتى عصر داود التيليل، ففي المزمور الرابع والثمانين بشارة بحجاج بيت الله الحرام من أمة محمد على تقول: «طوبي لأناس عزهم بك يعبرون وادي البكاء يصيرونه ينبوعاً».

ووادي البكاء هو نفسه وادي بكة، وهو واد وصفه إبراهيم الطّيّل بأنه غير ذي زرع، وتنعته الترجمة العربية المشتركة للمزمور بوادي الجفاف، وإنما حرفوا كلمة «بكة» حتى أوصلوها إلى «النحيب» ولم تقبل ترجمة الملك جيمس هذا التحريف، فأبقت على الاسم كما هو دون تغيير «Baca» والكلمات التي تعنى «بكاء» أو «نحيب» في هذه الترجمة الإنجليزية تأخذ

كلمة أخرى هي:weeping وعلى سبيل المثال لا الحصر انظر أيوب ١٦ / ١٦ .

ويبدو من خلال الكتاب المقدس أن إطلاق فاران على شبه الجزيرة العربية كلها بما فيها مكة كان شائعاً وخاصة لدى الأمم المحاورة في الفترة المبكرة مسن تاريخ بني إسرائيل، فقد ذكرت التوراة أن إسماعيل سكن منطقة فاران. وورد هذا الاسم في سفر التثنية (١٤: ٦، ٢١ / ٢١).

كما ورد في سفر العدد ١٠: ١٢ – ١٦، أن بني إسرائيل ارتحلوا من بسرية سيناء فحلت السحابة في برية فاران، ولا يعني هذا أن فاران هي نفسسها سيناء، ولا يلزم بالضرورة أن تكون جزءاً منها. وإلا فالكاتب يذكر المكان الواحد باسمين مختلفين في نفس الجملة.

وكذلك ما جاء في سفر العدد ١٣ / ٣ أن موسى أرسلهم من برية فاران فلو أرسلهم من سيناء لما احتاج الأمر إلى تخصيص ، لأن سيناء كانت بالأساس منطقة استقرارهم، فالتخصيص هنا له دلالة قد لا تظهر فيما جاء في صموئيل الأول ١/٢٥ من أن داود نزل إلى برية فاران ، حيث إن مملكة داود كانت في فلسطين ونزوله إلى الجنوب إن اتجه قليلاً إلى اليسار نزل فاران، وإن لزم اليمين دخل سيناء.

وفي الملوك الأول ١١ / ١٨ (وقاموا من مديان وأتوا إلى فاران، وأخدوا معهم رجالاً من فاران وأتوا إلى مصر) إشارات يبدو منها أن فداران كانت معروفة على نحو جيد وصحيح لبني إسرائيل، وأنها مثل مديان قد تكون في الجهة الشرقية للبحر الأحمر.

ومن جهنة أحرى لا يبدو من سفر التثنية أية إشارة إلى أن إقامة بني اسماعيل في منطقة سيناء، ولا يوجد أي أثر لهم في هذه المنطقة، بينما ظهرت أسماؤهم في المنطقة ما بين الفرات والبحر الأحمر. وهي المنطقة المعروفة كما تؤكد المراجع القديمة بن «برية فاران» وفيما بعد أطلق عليها أرض النبط نسبة إلى نبايوت بكر إسماعيل.

أو أرض قيدار (١) وهو الابن الثاني لإسماعيل، وحد النبي التَّلْيُكُلِّ.

أو أرض تيماء (٢) وهو اسم الابن التاسع لإسماعيل التَّلَيْكُلُم .

أو بــــلاد العرب حين تحدث إشعياء في الإصحاح الحادي والعشرين عن وحي يظهر من جهة بلاد العرب.

والواضح من كل هذا أن فاران كانت تضم كافة القبائل التي سحلها الأدب العربي، ومنها قبيلة قريش التي سكنت مكة، والتي بعث النبي فيها منها، فتحققت ببعثته النبوءة التي أجمع عليها أهل الكتاب من قبل، ولكنهم لما أصروا على تكذيبه لم يبق أمامهم نظراً لشهرة النبوءة سوى تحريف موقع فاران، وحسبك في الدلالة على هذا التزوير ما كتبه بوش، وإنما كتب هذا لأنه لا يعرف عنوان القضية التي يدافع عنها، فبدأ بجهله يهدم ما بناه آباء الكنيسة من تزوير على مدى قرون، ويبدو أنه لم يحظ بكونه مبشراً ولا حتى مستشرقاً ناجحاً، فقد قال بقول الكنيسة في نفي

١- كما في مزمور ١٢٠ / ٥ وأنشيد سليمان ١/ ٥ وإشعياء ٢١ / ١٦ ، ١٧ والإصحاح ٢٠ / ٧ وإرميا ٢ / ١٠ وحزقيال ٢٧ / ٢١ / ٢١ والإصحاح ٢٠ / ٧ وإرميا ٢ / ١٠ وحزقيال ٢٧ / ٢١ / ٢٠ حبقوق ٣ / ٣ أيوب ٦ / ٩ وإشعياء ٢٠ / ٣ .

أن تكون النبوءة تخص محمداً، ثم نقل من المراجع القديمة ما يظهر أن هذا الرأي يعتمد على التحريف، فبوش بهذا كالدبة التي راحت تخلص صحابها من ذبابة فقتلته، والمسيحي الذي لا يعرف بوش قد يسيء الظن في إخلاصه للمسيحية. ولكن المشكلة لا تكمن في نيته بل في جهله، فتأمله وهو يبرهن بلا قصد على بطلان تمسك المسلمين بنبوءة فاران، متهكماً عليهم لألهم لا يعرفون أن فاران تبعد عن مكة خمسمائة ميل.

لقد راح البطل يدلل على أن فاران تمتد من الفرات إلى البحر الأحمر، وراح يقيس المسافة بين الدار والساكنين فيها، وفي سبيل ذلك رأى أنه من المتفق عليه أن العرب ينحدرون من نسل إسماعيل التَلْيِّكُم، وهذا إجماع لا يشكك فيه بوش، بل يدعمه بنقله معلومات عن حيروم ويوسيفوس تخلى عنها شعب القديسين منذ ظهور الإسلام، ويبدو أن دراسته للكتاب المقدس كانت مجرد هواية، فاتخذ مذهب رحال اللاهوت في النبوءة، ثم أتى بما يناقضه من قول السابقين على الإسلام، فأقام الباطل ثم هدمه قبل أن يبرح مكانه. وهكذا مضى يقول: «وعلى هذا فمن الواضح أن نسبة العرب إلى إسماعيل بن إبراهيم في الفترة التي كتب فيها كانت تاريخية مؤكدة وليست مجرد مرويات.

هذا الشاهد المباشر على أصل العرب الإسماعيلي الذي أكده أقدم سفر من أسفار العهدين وأكدته – كما رأينا (والكلام لبوش) مصادر أجنبية – يتفق بشكل مدهش مع تأكيد الأنبياء بعد ذلك، وما أكده الكتاب الملهمون، ومن خلال المسيرة الطويلة لتاريخ الكتابات الدينية

والنبوات نلتقي مراراً بإشارات إلى قبائل تعيش في بلاد العرب، منحدرة من إسماعيل حاملة أسماء أبنائه وأبرزهم نبايوت وقيدار».

وهكذا اعتبر أن الإخبار بمكان سكن أولاد إسماعيل هو برهان صدق أنبياء العهد القديم، ولم يعرف أن تحديه للمسلمين بهذا الأمر يدعم علمهم الأعرج، وليس تحديد موقع فاران برهان إعجاز كتاب مقدس أو غير مقدس، وإنما هو برهان جهل المؤمنين بهذا الكتاب، فربما ذهب الجاهل يدافع عن قضية فحسر كل قضاياه، والأدلة التي يسوقها بوش ليست على إعجاز كتابه وإنما على أنه لا فرق بين الكتاب المقدس وبين ما كتبه يوسيفوس وجيروم، ثم هي مع ذلك تحمل نبرة التعالي والغرور، يقول بوش: «بالإضافة إلى هذا الكم من البراهين المستقاه من الكتاب المقدس المسيحي على انحدار العرب من إسماعيل، فإننا نضيف هنا مقارنة معترفاً بها تبين التشابه بين طبيعة العرب في كل العصور وطبيعة جدهم الأعلى إسماعيل، «سيكون إنساناً وحشياً، يده على كل واحد، ويد كل واحد عليه» تكوين ١٦ : ٧ - ١٦ والحقيقة أن الأصل الإسماعيلي للعرب ظل دائماً تراثاً لا يتغير لهذه الأمة نفسها. [صـ ١٢٨ وما قبلها من الترجمة].

وفي صـ ١٢٤ من الترجمة العربية راح القديس بوش يتحدث عن نسل إسماعيل، محدداً مسكنهم، والميزة هنا أن بوش لا يعتمد على علم المسلمين الأعرج، وإنما على التوراة المقدسة فيقول: «وفي القسم الثاني من أقوال موسى نجد الإنجاز الأولي لهذه النبوءة فيما يتعلق بنسل

إسماعيل .. وبعد أن ذكر أسماء أو لاد إسماعيل حسب ترتيب التوراة راح يحدد مقار إقامتهم أو توزيعهم الجغرافي، هكذا حسب التوراة: « وسكنوا من حَوِيلَه إلى شور التي أمام مصر حينما تجيء نحو أشور، أمام جميع اخوته نزل»(١)

فهذا نص مقدس في سفر التكوين (٢٥ : ١٨) وقد علق عليه بوش بما يأتي:

«وحويله وآشور باتفاق أفضل جغرافي الكتاب المقدس تكوِّن جزءاً من المنطقة الواقعة بين الفرات والبحر الأحمر ويطلق عليها اسم شبه الجزيرة العربية أو بلاد العرب».

وعلى هذا التحديد الدقيق من أفضل جغرافي الكتاب المقدس لمكان سكنى إسماعيل وأولاده يستشهد بوش بعدد من الكتاب السابقين على الإسلام، فينقل رأي يوسيفوس (القرن الأول الميلادي) كما يلي:

«ويؤكد ما قلناه تأكيداً مباشراً ما ذكره يوسيفوس، الذي عاش قريباً من المنطقة وكان لديه أفضل الفرص للحصول على المعلومات الصحيحة عن العرب، فبعد أن ذكر أسماء أولاد إسماعيل الاثني عشر أضاف قائلاً: وهم يسكنون كل المنطقة الممتدة من نهر الفرات إلى البحر الأهر، وهم يطلقون عليها اسم بلاد النبط، هذا هو الاسم الذي أطلق على جنس العرب جميعاً بمختلف قبائلهم».

١- النص الإنجليزي: التي أمام مصر وأنت متجه إلى آشور.

لا شك أنك تتفق معي على أن ما بين الفرات والبحر الأحمر لن يكون فاران الموجودة على الخرائط الملحقة بالكتاب المقدس، ففاران حسب سفر التكوين (٢١/ ٢١) محصورة بين نهر الفرات والبحر الأحمر، وبالتأكيد ليست بين خليجي العقبة والسويس كما وضعتها الكنيسة. والتي وضعت أيضاً برية شور في الشمال ليكتمل الشكل العام للتضليل. ولم يخطر ببال من يعتمدون هذا التزوير أن كتابات الأقدمين كيوسيفوس وغيره ممن تحدثوا عن شور أو أشور التي عند الفرات يمكن أن تبقى مئات السنين، وأن يطلع عليها من يعرف ومن لا يعرف القصة، فكان بوش، وقدر الله أن يرى العالم العربي جهالة آل بوش في العالمين.

ومن آراء العلماء قبل الإسلام الذي يستشهد بهم القس بوش القديس جيروم (القرن الرابع) فقد تحدث في تعليقه الشارح على سفر ارميا واصفاً قيدار بأنها منطقة الصحراء العربية التي يسكنها الإسماعيليون والذين أطلق عليهم في ذلك الوقت الساراسين.

ويتحدث الأب نفسه (يعني جيروم) في شرحه لسفر إشعياء مرة أحرى عن قيدار بوصفها منطقة الساراسين الذين يقال لهم في العهد القديم الإسماعيليين أو أبناء إسماعيل، ولاحظ أن نبايوت الذي كان واحداً من أبناء إسماعيل قد أطلق اسمه على صحراء بلاد العرب، يقصد أن اسمها أصبح بلاد النبط. (انظر صــ ١٢٧، ١٢٧ من الترجمة).

والآن وقد عرفت كل هذه التفاصيل والأدلة عن مكان إقامة إسماعيل وذريته، وعلمت أن على هذا إجماع العرب والعجم قبل الإسلام، تأمل

التوراة وهي تلتقي مع هذا الإجماع، إنها لا تربط إسماعيل بسيناء بتاتاً، وإنما تتفق مع أفضل جغرافي الكتاب المقدس الذي اعتبروا فاران التي سكنها إسماعيل وبنوه جزءاً من المنطقة الواقعة بين الفرات والبحر الأحمر ويطلق عليها اسم شبه الجزيرة العربية أو بلاد العرب. إن تلك المنطقة هي نفسها المنطقة التي تسميها التوراة (فاران) وهي نفسها التي سكنها إسماعيل وبنوه، فقد جاء في سفر التكوين ٢١ / ٢١ عن إسماعيل التيليخ أنه «سكن في برية فاران» أي أنه سكنوا من حويلة إلى أشور التي عند الفرات، فأصبح أمام اخوته بني إسرائيل الذي سكنوا فلسطين ومصر وسيناء.

وقد تواتر إجماع قبائل العرب ومن حولهم العجم قبل الإسلام على ذلك، وجاءت التوراة تسجل ذلك كواقع وليس كمعجزة غيبية كما أراد بوش أن يوظفها للبرهنة على صحة كتابه المقدس، وإلا فما الفرق بين كلام التوراة وكلام يوسيفوس في هذا الشأن، فلم يكن أحد يجهل أن بني إسماعيل سكنوا برية فاران، ولم يكن أحد يجهل موقع فاران، فكانوا يعرفولها أكثر مما يعرف مزارع أمريكي بسيط الطريق إلى مزرعته، ولهذا لم يقل أحد منهم إن بني إسماعيل سكنوا سيناء أو ارتحلوا منها أو إليها، ولم يشر أحد قبل الإسلام إلى أن فاران يمكن أن تكون في حضن خليج العقبة داخل سيناء. ولو قلنا إن إسماعيل سكن سيناء فلماذا لم يلتق بنو إسرائيل وهم يلوصون أثناء فترة التيه بأبناء عمومتهم هناك؟ وأين نجد إشارة إليهم في هذا المكان في كل صفحات الكتاب المقدس؟.

ومما هو واضح من نص التوراة «أمام جميع اخوته نزل» أن إسماعيل لم يسكن نفس المنطقة التي سكنها إسحاق ويعقوب، بل نزل أمامهما في المنطقة من الفرات إلى البحر الأحمر.

وهكذا ساق القس بوش هذه الدلائل التي قمدم ما بناه وهو يحسب أنه يخدم الدين، فلا يُعْرَف من تاريخ بني إسماعيل ألهم هاجروا إلى سيناء ولا منها، بل المروي عنهم بكل تفاصيله يربط إقامتهم ببيت الله الحرام، ولهذا لم يجد بوش مفراً من «إرجاع أصل الكعبة لصفات خاصة في شخصية بني إسماعيل» [صـ ٥٣٢ من الترجمة].

والقرآن الكريم ذكر قصة رفع قواعد البيت الحرام على يد إبراهيم وبمعونة ابنه إسماعيل عليهما السلام، والقرآن معجزة لا ينكرها إلا الجاهلون، وقد قدمنا إليك دليلاً على جهل أهل الإنجيل مدعماً بشهادة يوسيفوس قبل بعثة النبي بخمسة قرون، وجيروم قبلها بقرنين، وكولهما قبل الإسلام لا يدع مجالاً للخلاف على أن بعث النبي الذي بشر سفر التثنية بخروجه من فاران سوف يكون من المنطقة الواقعة بين الفرات والبحر الأحمر، والتي يطلق عليها اسم شبه الجزيرة العربية أو بلاد العرب، والتي هي في التوراة اسمها فاران.

لم يكن كل من يوسيفوس ولا جيروم يقصد بهذا التحديد شيئاً في نفسه، ولكن انظر!

💠 ماذا جرى بعد أن بعث النبي الطُّيِّلاً؟.

غير محترفو التحريف أسماء البلاد بغباء مفضوح، بل ورسموا خرائط ألحقوها بالكتاب المقدس ليضللوا عباد الله كافة، فأصبحت هذه الخرائط مقدسة ككلمات الكتاب نفسها، ولم يكن علمهم في الجغرافيا إلا مبتور الساقين يخالف إجماع العرب والعجم، وقد حاولنا الكشف عن هذا التزوير قدر جهدنا، ولكن علينا في النهاية أن نشكر علم القس بوش، فقد أراحنا من عناء البحث عن مخطوطات أو أية نقوش أثرية تؤيد ما نود إثباته.

والحلاصة التي نخرج بها من هذا العرض التفصيلي أن التوراة نصت على أن إسماعيل التَّلِيِّكُمْ «سكن في برية فاران» تكوين ٢١ / ٢١ .

ثم حدد الإصحاح ٢٥: ١٨ فاران بألها: «من حَوِيلَهَ إلى شور التي أمام مصر حينما تجيء نحو أشور» «وحويله وآشور باتفاق أفضل جغرافي الكتاب المقدس تكوِّن جزءاً من المنطقة الواقعة بين الفرات والبحر الأحمر ويطلق عليها اسم شبه الجزيرة العربية أو بلاد العرب».

فينتج من هذا أن فاران هي بلاد العرب، وليست التي ترسمها الكنيسة داخل سيناء، والخرائط التي تلحقها الكنيسة بالكتاب المقدس إنما هي لغرض تضليل عباد الله، وأظنك بعد الآن لم تعد في حاجة لمعرفة كيف تفسر نبوءة «جاء الرب من سيناء وأشرق لهم من سعير، وتلألأ من جبل فاران وأتى من ربوات القدس، وعن يمينه نار شريعة لهم..».

فالبشارة تشير إلى رسالة موسى التَلْكِيلاً التي انطلقت من سيناء، ثم رسالة

عيسى التَلَيِّلُا من سعير، ثم تتحدث بوضوح عن الشريعة التي جاء بها محمد التَلَيِّلُا من القبلتين، ووحدت بين أبناء إسحاق وأبناء إسماعيل، وأعادهم جميعاً إلى ملة إبراهيم حنيفاً، وجعلتهم أمة واحدة، عابدين رباً واحداً، إله الناس، ملك الناس.

ولكن بوش أوتي من الجرأة والجهالة ما جعله ينقل بلداً بشهرة فاران بعيداً عن موقعه الكائن فيه منذ فجر التاريخ خمسمائة ميلاً، وعند هذا الحد لم يجدد نفسسه في حاجة لدحض أقاويل أخرى من هذا النوع، لأن تغييره للجغرافيا الراسخة قد أغناه عن كل تأويل بعد ذلك.



# ٧- اتهام المسلمين بأنهم وضعوا مبشرات للدلالة على نبيهم

يتهم القس بوش في صـ ١٤٢، ١٤٣ من الترجمة المسلمين بألهم وضعوا سلسلة من المبشرات الخرافية الدالة على عظمة الرسول على مستقبلاً، ومن ذلك لقاء النبي ببحيرا الراهب في بصرى، وإمساك الراهب بيد النبي قائلاً: «سيكون لهذا الغلام شأن، فقد كانت هناك سحابة تظله وهو يقترب».

لقد بدأت حركات الرهبنة في الظهور عقب مجمع نقيه ٣٢٥ م وسرعان ما تأثرت بقرارات هذا المجمع، فقام النظام البندكتي الذي أسسه بنديكتوس في حبل كاسينو قبل لقاء النبي ببحيرا بنحو خمسين سنة وبالتحديد سنة ٩٢٥ م (١) هذه الأديرة البنديكتية عرف عنها الجهل والجمود في الدفاع عن ألوهية المسيح وصلبه، فأنصارها كانوا بالضرورة مشاركين لمنافسيهم الوثنيين في الثقافة، ولم يكونوا في الحقيقة سوى تلاميذ لليونان في المسائل اللاهوتية.

هؤلاء الرهبان كانوا يشكلون الأكثرية الساحقة عند بعثة النبي الله وهم بالمناسبة لا يتصلون بالمسيح بحال من الأحوال، ذلك أن كلام المسيح كان الآرامية وكتابات هؤلاء الرهبان بما فيها من أناجيل ورسائل وتقاليد شفوية وكتابية لم تعرف إلا باليونانية، فالمسيح غريب عن حياة هؤلاء الرهبان لغوياً وفكرياً وجنسية، ومع ذلك كشف لنا القرآن الكريم عن

١ – المستشرقون نجيب العقيقي حـــ٣ صــ ١٠٤٤ ط/ دار المعارف.

حالهم، وقدم معلومات دقيقة انتهت إلى نعتهم بالفسق.

قال تعالى: ﴿ ثُمَّ قَفَيْنَا عَلَىٰ ءَاثَرِهِم بِرُسُلِنَا وَقَفَيْنَا بِعِيسَى آبَنِ مَرْيَمَ وَءَاتَيْنَهُ ٱلْإِنجِيلَ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً وَرَهْبَانِيَّةً ٱبْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا ٱبْتِغَآءَ رِضُوانِ ٱللَّهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا فَفَاتَيْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَلِسِقُونَ ﴿ ﴾ [الحديد].

ومن هذه الآية نعلم أن الرهبان لم يكونوا جميعاً على عقيدة واحدة، وهذا ما يؤيده تعدد نظم الرهبنة واختلاف مناهجها ومذاهبها إجمالاً، ولهذا يقسمهم القرآن الكريم إلى حزبين، ونعتقد أن البندكت هم المشار اليهم بقوله: ﴿ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ ﴾ .

وأما النوع الآخر من الرهبان والذي تتجاهله المراجع المسيحية فهم الذين عاشوا في فلسطين وبعض صوامع منعزلة متاخمة لجزيرة العرب. هؤلاء كانوا قريبي الصلة بديانة المسيح الآرامية وغير خاضعين للنظام البندكتي الصارم، وهم الذين يشير إليهم القرآن الكريم بقوله: ﴿ فَعَاتَيْنَا النَّذِينَ ءَامُّنُواْ مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ مَ ﴾ .

ومع قرب هؤلاء من العرب إلا أنه نادراً ما كان التجار العرب يحتكون هم في رحلاقهم التجارية إلى الشام، هؤلاء الرهبان كانوا على بساطتهم المعرفية لا يزيدون عن الحُمْس الحنفاء في جزيرة العرب إلا بالإيمان بعيسى الطَّيِّةُ، ومعرفة دقيقة لدى بعضهم بصفات محمد الله التي اعتادوا أن يتلقوا تفاصيلها عن آبائهم، وهذا أصبحت البشارات قبيل بعثته الله على نوعين (۱).

- بشارات لم يمسسها تحريف، ومنها تلك التي احتفظ بها هؤلاء الآراميون، وتوارثوها كابر عن كابر، ومن ذلك معرفة بحيرا بخاتم النبوة وقوله للركب من قريش: «إنكم حين أشرفتم من العقبة لم يمر بشجرة ولا حجر إلا خر ساجداً، ولا يسجدان إلا لنبي. وإني أعرفه، خاتم النبوة في أسفل من غضروف كتفه مثل التفاحة» (٢).

فهذه تفاصيل ليست في الأناجيل التي تتمسك بها الكنيسة الآن. ولهذا فلا مشكلة في أن نجد من النصارى من ينفيها، وحتى من المسلمين من يجادل فيها، وقد يطول الجدال مع ان إثباتها أو نفيها لا يترتب عليه شيء، فمحمد على يحمل دلائل نبوته في هذا الكتاب الذي لا يزال يتحدى الإنس والجن حتى اليوم، فصحة نبوته لا تتوقف على مثل هذه الأمور غير الحاسمة ، بل إنها ثابتة بمعجزة القرآن الكريم .

- وهناك بشارات تمسكت بما الرهبانية الرسمية الممثلة في النظام البندكي

١ - هــناك نــبوءات كثيرة في الأناجيل ويمكن ملاحظتها إجمالاً في الحديث عن ملكوت الله في الأناجيل الثلاثة الأولى، ثم الحديث عن المعزي في يوحنا، وسوف نختار من الأناجيل ما نظن أنه يحدد زمن بعثة محمد .

٢ - دلائــل النبوة لأبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي صــ٥٦ دار الكتب العلمية بيروت.

لا ندري عنها سوى بقايا محرفة، أو نصوص مفسرة على غير وجهها، ونضع أيدينا الآن على واحدة منها تتعلق بتحديد زمن بعثته الكيلا إلها بشارة موجودة في الأناجيل القانونية مما يجعلنا نستبعد أن يكون المسلمون هم الذين وضعوها، وتطبيق هذه النبوءات على محمد الله واضح بخلاف هذا الوجه الذي اختاره كاتب هذا الإنجيل أو ذاك، فبقاء يونان في بطن الحوت ثلاثة أيام وثلاث ليال، لا تتفق زمنياً مع مدة بقاء يسوع في القبر بحال من الأحوال. كما أن بقاء يونان حياً في بطن الحوت لا يتوافق مع بقاء المسيح ميْتاً في بطن الأرض، فما هو التفسير الصحيح لهذه النبوءة؟.

لقد حاول المسيح أن يشرح لليهود الذين رفضوا الإيمان بما جاء به أهم لو أرادوا هدم دينه فلن يتم لهم ذلك في التو واللحظة، لأن لهذا أحلاً سوف يتمه الله، فلن يتحقق لليهود كيدهم وحقدهم في عصره، وما يطلبونه من آية مختلفة لا بد أن يسبقه حوادث تتمثل في هدم الهيكل وما يرمز إليه من دين، والغريب أن القس بوش اعترف بهدم الدين وتحريفه قبيل بعثة النبي للكنه بدلاً من أن يقول إن محمداً قد جاء ليصحح هذا التحريف إذ به يظن أنه أرسل عقاباً للمنحرفين، ولو كان كذلك لما جاء بشريعة، ولكان مثال تيطس الروماني أو بختنصر البابلي، ولكنه جاء بكتاب معجز يصحح ما حرفوه، ويخبر بما جهلوه، وحاشا لله أن يرسل رسولاً يعتني به ويرعاه — حسبما أقر بوش في صــ ٣٥٣ من الترجمة — ليضلهم عن الثالوث لو كان الله هو الثالوث.

والأيام في البشارة تفسر - كما اعتاد الناس - بمعناها الرمزي، لكن

الأناجيل فسرتها بمعناها الحقيقي، والمعتاد ألها هو ما جرى عليه بوش في تفسير نبوءة دانيال من أن الأيام إذا كانت قليلة فإلها ترمز إلى سنين بعددها، وفكرة الأيام الثلاثة الواردة في نبوءة يونان لا تؤخذ على حقيقتها، كما أن بقاء المسيح في القبر لم يستغرق ثلاثة أيام كاملة، ومع ذلك تمسك البنديكتيون بغير المعقول، فلم ينتظروا بعث النبي في ولم يستفتحوا به على الذين كفروا. ويبدو أن بحيرا كان يتحسر على حالهم بعد أن ضحوا بنعمتي العقل والنص، وكان يقلب نظره وينادي في صحراء ممتدة لا يسمعه فيها أحد من العالمين:

يا خالق السموات والأرض .. كيف تترل إلى أرضنا وتصلب؟ . من يصدق أنك وأنت المطلق تجسدت في المحدود؟ .

لقد بدأ بحيرا يتحرق شوقاً لرؤية صاحب الملكوت وقد أحس بقرب زمانه.

صاحب الملكوت الذي يمثل القلب والجوهر في الأناجيل، لكنه لا يمثل شيئاً في فكر بولس!

صاحب الملكوت الذي يمثل القلب والجوهر في عقل بحيرا. لكنه لا يمثل شيئاً لدى أتباع بنديكت!

يقلب بحيرا وجهه في فضاء لا نهاية له، وفجأة يرى غمامة لا تبرح مكانها.

### ◊ ما هذا الأمر العجيب؟.

إن الغمام يمر - كما عودنا - مر السحاب.

فما حبسك أيتها الغمامة وجعلك لا تمرين؟.

على الفور يفكر بحيرا – على غير عادته – في استضافة الركب العابر إلى ساحة صومعته، ويقبل الركب يقدمه أبو طالب، وتستقر الغمامة، فلا هي بالتي تمضي فتسمح لأشعة الشمس أن تصل إلى رحل القوم.

هنا يتيقن بحيرا أن الله قد قدر له أن يرى اليوم عجباً!

يتذكر بحيرا في ذهول ما قاله المسيح يوم أن عانده اليهود، طالبين منه أية بعد أن ملوا المعجزات الحسية، يومها أجاهم «وقال: انقضوا هذا الهيكل، وفي ثلاثة أيام أقيمه. فقال اليهود في ست وأربعين سنة بني هذا الهيكل، أفأنت في ثلاثة أيام تقيمه» [يو ٢ / ١٩ / ٢٠].

ينظر بحيرا: هل أوشكت الأيام الثلاثة على الانتهاء؟.

يتذكر بحيرا الهيكل الذي دمره تيطس، والدين الذي حرفه بولس، والتحريف الذي اعتمده مجمع نقيه لتنتهي الأيام المضيئة، ولتبدأ ليال يخيم عليها ظلام الإشراك بالله تعالى، كم بقي لتشرق شمس التوحيد من جديد؟ لم يعد ثمة مكان إلا ويعبد فيه الثالوث!.

هذه براري لا حدود لها، ولا مؤنس فيها للموحدين الفارين بدينهم. فهل ستقام حبادة رب عيسى مرة أحرى في هيكل أورشليم؟ . نعم. وسوف يصلى محمد بالأنبياء في أورشليم لله رب العالمين.

هذا ما يؤكده مرقص بالإشارة إلى أن الهيكل ليس مصنوعاً بأياد بشرية. فما هو إذاً؟.

من السخافة أن نظن أنه جسد يسوع، فالمطلق لا يحل في المقيد، ولا يحل عليه الهلاك. ولو آمن التلاميذ بهذا المستحيل لبرزوا لحظة الصلب ولحظة القيامة يشاهدون المعجزة ويمجدون الله!!

لكأنه يقول: إنكم مهما تعملون من هدم (للدين) فلن تتمكنوا حتى تبلغ الأمور منتهاها. هذه هي سنة التاريخ، كلما هدم الدين جاء من يقيمه، وآخر الكل يرسل الله رسوله محمداً الله (١) وبما أنه لا رسول بعده فإن دينه سوف يظل قائماً حتى الساعة لا يهدمه اليهود ولا غيرهم، وهكذا جاء تصحيح الدين في كتاب معجز يتحدى الإنس والجن، وقد دمر تيطس الهيكل الحسي الذي كان يعبد اليهود فيه رجم وتركه خراباً إلى حين بعث الله فأعيد بناؤه، وعبد الله لا في السامرة وحدها، ولا في أورشليم وحدها وإنما كذلك في جزيرة العرب وفي كل مكان من العالم.

لقد جاء الكتبة والفريسيون إلى المسيح يطلبون آية، فما قدمها لهم بل أخبرهم بموعدها، وحدد لهم الزمن الذي ستظهر فيه، «فأجاب وقال لهم:

<sup>1-</sup> والدليل على ذلك أن الهيكل في مرحلة هدمه أو بنائه لا يتم إلا بالأيدي، بينما إقامــة الــدين لا يكون بأيدي البشر، ولا نستطيع القول: إن المدة الزمنية من السادسة مساء الجمعة إلى فجر الأحد تساوي ثلاثة أيام، وحسب المعنى الرمزي للنبوءة الأيام يقصد بها القرون، فثلاثة أيام مضيئة هي ما قبل مجمع نقيه، والليالي المظلمة هي ما بعد هذا المجمع وحتى بعث محمد .

«جيل شرير وفاسق يطلب آية ولا تعطى له إلا آية يونان النبي، لأنه كما كان يونان في بطن الحوت ثلاثة أيام وثلاث ليال هكذا يكون ابن الإنسان» [متى ١٢ / ٣٩ – ٤٠] .

فأي مثل أوضح من هذا، فكما غاب يونان في بطن الحوت، يغيب أتباع المسيح الموحدون في ظلمات أهل التثليث، وسيغيب هؤلاء وأولئك في جوف الإمبراطورية الرومانية، ثلاثة أيام عامرة بالتوحيد وثلاث ليال ظلماء بالشرك، ولكن الرهبان البنديكتيون ظنوها بشارة بصلب – الله ودفنه وقيامته، فمضى الناس على ظنهم، وللآن يحسبون النهار الواحد ثلاثة، والليلتين ثلاثة، فالمسيح الذي دفن ليلة السبت لم يوجد في قبره صبيحة الأحد يظنونه أمضى ثلاثة أيام وثلاث ليال؟.

ربما ظهر من يستخدم قوانين النسبية لحل تلك المعضلة الحسابية، لكن تبقى هذه المعضلة الحسابية هي الدليل القاطع على خطأ تفسير يوحنا من البداية، التفسير الصحيح لا يحتاج إلى اختراع اللامعقول، ويكفي أن تمر على أحد هؤلاء الآراميين المنتشرين على أطراف جزيرة العرب ليشرح لك الحقيقة بكل تفاصيلها، إن طلبهم كان لآية مختلفة عن جنس ما يشاهدون، آية يرونها رأي البصر والبصيرة وقتما شاءوا، فالمعجزات الحسية لم تعد تروق لهم، إنها تستغرق لحظات وبعدها يختلف الناس، هل عاشوها حقيقة أم سحرهم سحر

فكما حبس يونان في بطن الحوت، فسوف تحبس دعوة المسيح وأتباعه تحت سلطان قيصر في بلاد الشام ومصر وشمال إفريقيا، فإذا انقضت الأيام والليالي الثلاثة فإذا هم من بطن الحوت الكبير يخرجون. معلنين «أن لا إله إلا الله».

لا شك أن ابن الإنسان الذي بشر به المسيح التَّكِيلُ هو رسول الله محمد واللحظات التي شهدها بحيرا هي تلك التي شهدها يونان في اللحظات الأخيرة من الليلة الأخيرة، وهي تلك اللحظات التي نظر الله فيها إلى أهل الأرض فمقتهم جميعاً عربهم وعجمهم إلا بقايا من أهل الكتاب ماتوا قبل البعثة، وقد كان من هذه البقايا بهذا الراهب، لقد تحرق قلبه شوقاً لرؤية هذا اليوم، ومرة أخرى يتساءل بحيرا في شوق: هل قرب بزوغ فجر التوحيد من جديد؟ .

لقد مضت الأيام الثلاثة حين غربت شمس الموحدين في مجمع نقية ٣٢٥.

وها هي الليالي الثلاثة بدأت، واشتد ظلامها بمجمع القسطنطينية، ونحن الآن

١- المراد بابن الإنسان هو محمد هي والمسيح هو ابن مريم ، ومن باب التكريم لا
 الحقيقة يطلق عليه ابن الله.

في عام ٥٨٣ م يتساءل بحيرا مرة أخرى: متى ستشرق شمس التوحيد من جديد؟.

من المؤكد أن محمداً قد ولد الآن، لم يبق على ظهوره سوى جزء يسير من ليل طال ظلامه، يزداد بحيرا شوقاً لرؤية هذا اليوم، فها هو الإنجيل ينطق بهذا، والرسالة الكونية التي ساقها الله إليه يراها رأي العين تشير إلى هذا.

نعم.. فلتطمئن نفسك يا بحيراء!

ولتنتقل من دار الدنيا إلى الآخرة وأنت راض بتوحيد رب عيسى وموسى.

هذه هي إحدى الكرامات يرسلها ربك إلى أولائه الموحدين.

وليتخذها من بعدهم من في قلوهم زيغ سبيلاً للخداع والتضليل!

عملاً بحيرا عينيه من نور محمد، ويطيب الحديث بينه وبين أبي طالب، وينتهي اللقاء بالراهب يرجو الوقور أبا طالب أن يتكفل بحماية ابن أخيه، ويعطي أبو طالب العهد على ذلك، ويواصل الركب الطريق، وتتحرك عجلة الزمن، فتقفز القفزة الأخيرة، وتتحقق البشارة، ويقع أبو طالب بين إصرار قومه على الشرك وعدم تخلي ابن أخيه عن دعوته إلى توحيد الله تعالى! ولكن أبا طالب يبقى على عهده مع بحيرا، ويظل في حماية عمه حتى موته على دين قومه. وربما مات بحيرا قبل ذلك، ومع ذلك تبقى قصته يتمسك بما عبدة الثالوث على أن النبي تعلم من هذا الراهب شبه الآرامي أصول الدين!

فإذا دافع المسلمون بأن أحداً ممن كانوا مع الرسول في ي تلك الرحلة لم يحتج بمثل قولهم، وبأن مضمون القصة يقدم إقراراً من الراهب بالبشارة بمحمد في رد عبدة الثالوث بأن المسلمين اخترعوا هذا المضمون، ولفقوا هذه البشارات ليبرهنوا على أن أهل الكتاب كانوا على دراية بمبعثه قبل أن يكون. ولو كان هؤلاء يتدبرون ما سجل بوش اعترافه بمعرفة أهل الكتاب به في ولكنه أدرك أن عدم درايته قادح فيه لا فينا، إذ كيف يتجاهل معبودهم أمراً عظيماً كرسالة محمد التي .

ويظن بوش أن المسيح لم يقصر في ذلك بل حذر من الأنبياء الكذبة.

نعم. ولكنه لم يقتصر على التحذير، بل بين الصادق من الكاذب، ففي الإصحاح الثالث عشر من إنجيل مرقص: «حينئذ إن قال لكم أحد هو ذا المسيح هنا أو هو ذا هناك فلا تصدقوا. لأنه سيقوم مسحاء كذبة وأنبياء كذبة ويعطون آيات وعجائب لكي يضلوا لو أمكن المختارين أيضا. فانظروا أنتم. ها أنا قد سبقت وأخبرتكم بكل شيء».

انظروا هذه علامات محددة للكاذب الذي حذر منه المسيح، إن قال أحد: «المسيح ظهر هنا» أو «ظهر هناك» فذلك هو الكاذب!

فهل قال محمد: «المسيح ظهر هنا أو هناك»؟ .

لا. فمن قال ذلك إذاً؟ .

إنه بولس الذي ادعى أنه ظهر له في الطريق إلى دمشق، فتوالت الادعاءات من المخابيل من أتباعه، فمنهم من ظنه في الجليل، ومنهم من

حيل إليه أن تلاميذه رأوه بمشي على الماء، أو أنه ظهر لمريم الجدلية (١) أو للنسوة عند القبر (٢) أو للأحد عشر تلميذاً على الجبل (٣) أو لبطرس في أورشليم (٤). فكانوا جميعاً كما أخبر عنهم المسيح التَلْيُكُلِّم.

واليوم يتمسك النصارى بصدق هذه الحكايات، وكأن المسيح ما حذرهم من شيء، ولم يختبروا صدقها بالرجوع إلى أقواله التَكِيَّةُ ولو فعلوا لانكشفت لهم الحقيقة، فعقيدة التثليث لا ترجع إلى أقوال نطق بها المسيح، وإنما إلى تفسيرات غامضة لما ظنوه قصة للمسيح. وقد أعلن العهد القديم المصير المحتوم للمتنبئين الكذبة عندما نص على أن «ذلك النبي أو الحالم الحتوم للمتنبئين الكذبة عندما نص على أن «ذلك النبي أو الحالم ذلك الحلم يقتل لأنه تكلم بالزيغ من وراء الرب إلهكم»(٥).

وقد تحدث بولس عن المصير غير المرضي للأنبياء الكذبة ووصفهم بألهم «يغيرون شكلهم كخدام للبر، الذين فهايتهم تكون حسب أعمالهم» [ ٢ كو ١١: ١٥] بالتأكيد كان بولس يعلم في قرارة نفسه أنه ليس من خدام البر، ولكنه لم يدر وهو يسجل هذه العبارة بأن ما يفصله عن مصير المحتالين مسألة أيام، وهكذا شاء ربك أن يكون المصير غير المرضي لهاية الكاذبين، فإله الضالين صلب في أورشليم، ورسولهم صلب في رومية،

۱۸ – ۱۰ : ۲۰ ا یوحنا ۲۰ : ۱۰ –۱۸ .

۲- متی ۲۸ : ۸-۱۰.

۳- مت ۲۸ : ۱٦ -۲۰.

٤ - لوقا ٢٤ : ٣٤ وبولس ١ كو ١٥ : ٥.

٥ - تثنية ١٣ : ٥

بينما انتقل محمد على إلى الرفيق الأعلى في هدوء وراحة بال!.

صلب بولس في رومية وانتهت حياته دون أن يخبر رسل المسيح بأنه في إنحيلهم، بينما القرآن الكريم لا زال يتحداهم بأنه في موجود في ما تحت أيديهم من كتب، ولم يجرؤ يهودي ولا نصراني على تحدي النبي فيما يكابر فيه بعضهم إلى اليوم، قال تعالى:

﴿ ٱلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأُمِّى ٱلَّذِي جَدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَنَهُمْ عَنِ ٱلْمُنكِرِ عِندَهُمْ فِي ٱلتَّوْرَئِةِ وَٱلْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَنَهُمْ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيْثِ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَلَ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيْثِ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَلَ ٱللَّهُ لَا لَهُمُ ٱللَّهُ وَلَيْ كَانَتْ عَلَيْهِمْ أَلْلُهُ لِيهِ عَنْهُمْ وَعَرَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَٱلتَبِكَهُمْ ٱللَّهُ وَلَيْ عَنْهُمْ وَعَرَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَٱلتَبِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [الأعراف].

فترول هذه الآية في سورة الأعراف وهي مكية دليل على مبادرة القرآن الكريم بالإعلان عن ما أصبح يصر اليهود والنصارى على إنكاره، ثم إن عجزهم عن مواجهته الكيلا بالإنكار لهو دليل على ألهم لا يعلمون خلاف ذلك، ومن هنا جاء وصفهم بألهم يعرفون محمداً كمعرفتهم لأبنائهم دليلا قاطعاً على ذلك، ولئن ظنوا أن المسيح كان يبشر بالروح القدس لا ببولس ولا بمحمد قلنا إننا لا ندري من أمر هذا «الروح» شيئاً، فلم يخبرنا بأنه هو من بشر به المسيح، في الوقت الذي تحداهم القرآن الكريم بما لم يجدوا عنه مصرفاً.



| , | · |  |  |
|---|---|--|--|
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |



الفقطيل الشاني

الرد على دعواه حول الوحي



# الفَصْيِلُ الثَّالِيْ

#### الرد على دعواه حول الوحي

كم عانى بوش وهو يلملم أكاذيبه، وما كان يسره أن ينشر العلم فيراها الناس وهي يبطل بعضها بعضاً، فالتناقض فيها ظاهر، وهي لا تنسجم مع العقل، وكثيراً ما تظهر النتيجة معاكسة للمقدمات.

هذا الكتاب هو ضمن قائمة طويلة من كتب ظهرت في الغرب، لكن ما كان ضمن أهدافها تنصير ولاحتى تشكيك المسلمين في دينهم، كان هدفها في الأساس مجرد تحميس جهلة أوربا على القتال في حروب صليبية أصر الغرب على خوضها على حين غفلة على العالم الإسلامي، وعندما عاد المقاتلون إلى أوطاهم وجدوا هدفها وقد حور ليطال من تشككوا في التثليث من بينهم، ومن ثم عادت الكنيسة لتستغلها في حملتها لإبادة من حكمت بمرطقتهم، ولم يتردد كذلك زعماء الإصلاح الكنسي في استخدامها لتضليل منكري الثالوث ورافضي تعميد الأطفال بالإيحاء إليهم بأن البروتستانتية بتحكيمها للكتاب المقدس هي البديل المناسب عن الكاثوليكية التي يرغبون عنها، وعن الإسلام الذي يرغبون فيه، ولم تكن هذه سوى طريقة مضللة ساعدت محاكم التفتيش على إنحاز مهمتها، وأخرت انتشار الإسلام في أوربا أربعة قرون، وفي النهاية وفرت لرجال اللاهوت متنفساً من ضغط المدارس النقدية الحديثة، ومنذ احتلال العراق أتاح لهم تنصير بعض جهلاء المسلمين فرصة ليسوقوا لمن كانوا يتصببون أمامهم عرقاً عند شرح الثالوث قصة مسلم أو مسلمة (حدعت) فأنكرت توحيد رب العالمين، وصدقت راضية بصلبه وتثليثه، ومع ذلك فكثيراً ما يتحسر رجال اللاهوت على أنفسهم عندما يرون عقيدهم لا تدخل العقول، وإن كانت تتسلل إلى قلوب الجهلاء من حولهم!

وهي على كل حال لا تقوم على «وحي» إنجيل.

ولا ترتكز على عقل أو ضمير.

وحسبهم أن يمجدوا إثناسيوس الذي وضعها.

وقسطنطين الذي وقع عليها.

والمحامع التي فرضتها على الضعفاء.

وآباء الكنيسة الذين فسروها للجهلاء.

والباباوات الذين حافظوا عليها بمراسيم الحرمان.

وقضاة التفتيش الذين حرقوا كل من يشكك فيها بالنار!

وتبقى سفاها هم ضد الإسلام على شبكة الإنترنت وفي وسائل الإعلام باستمرار دليلاً على أن الهرج داخل الكنيسة فوق ما تتخيلون، هذه السفاهات تمدف إلى التشكيك في وحدانية رب العالمين، وصرف الأبصار والبصائر عنها إلى توافه الأمور.

لقد اعتاد النصارى أن يخترعوا الدليل غير المقنع ثم يبدون استعدادهم للقداء الله على أسساس ما اخترعوه، وسفاها هم حول الرسول لله لا تتوقف، وسخافا هم حول القرآن الكريم لا تنتهي، ذلك أن ما أنزل على محمد لا يكشف فقط انحرافهم، وإنما يتحداهم أن يأتوا بمثله، ولم ينته تحديد لا يكشف وإنما استمر على هذا ولا يزال يتحداهم أن يأتوا

بمثله، وهم لا يستطيعون !

كان يكفينا هذا العجز الظاهر، وأن نظل نذكرهم بالتحدي القائم، لا نتقول لهم في وداعة «سلام عليكم.. لا نبتغي الجاهلين» ولا نجادل العاجزين، غير أن التصدي لهم يقطع المعاذير، وربما تقرأ الدعوى فتدرك تفاهستها فتمضي غير مبال بما يعقبها من جواب، لكن ينبغي أن تضحي بالمزيد من وقتك لمعرفة التفاصيل، ففيها قبح ما يفكرون، ووقاحة ما معتقدون، هنا يظهر لك عظمة الإسلام، فترتفع هامتك بين الأنام، لأنك من يوحدون الخالق حل في علاه!

أما القارئ المسيحي فله عندي نصيحة، ذلك أنه لا مناص له من التفكير، وعليه أن لا يجد حرجاً في الإفصاح عما في الضمير، وليرجع إلى آباء كنيسته بما طرأ في ذهنه حول المصير، وفي النهاية في رأسه عقل كما لآباء كنيسته عقول، وليس الأمر متروكاً لكل رجل دين يسحب وراءه قطعاناً من البشر، وهم خلفه ومن حوله لا يدرون، أذاهب بهم إلى الجنة أم إلى النار؟.

وقد لا تجد مسيحياً إلا ويخشى على أطفاله أن يقعوا في «هرطقة» توحيد الله تعالى، ذلك أنه لو تركهم وشألهم صاروا كذلك، لهذا لا يجد أمامه في أغلب الأحيان سوى معلومة مضللة يخدع بها الطفولة البريئة (١) وأي شيء أسهل من أن يقول لهم: إن محمداً نسخة مكررة لأريوس.

وما من مسيحي إلا ويعرف أن آريوس حرمته الكنيسة فاندلقت أمعاء

١ - ربما تستبعد أن يخدع الإنسان أبناءه ، ولكن من يدقق لا يجد غير ذلك!

بطنه ومات.

الغريب أن الطفل إذا تعلم هذا الهراء وصار ديناً له وجب عليه الدفاع عن دينه بعد ذلك، وليفعل مع أبنائه ما فعله معه الآباء!

أما آل بوش فإن هذا هو نهجهم مع أبنائهم وغير أبنائهم، ولهذا تمسكوا بخرافة تعلم الرسول على يد بشر كما تمسكوا بخرافة صلب الإله الذي يعبدونه، ولست أدري حتى متى نظل نجادهم حول هذه الخرافة أو تلك؟ نبدأ الآن بتناول دعواه حول الوحي بالرد والتفنيد.. ونسأل الله الرشاد والتسديد.



# ١- الزعم بأن الرسول ﷺ لم يكن أمياً.

يدعي بوش في [صـ ١٤٢ من الترجمة] أن النبي الله كان على وعي بالقراءة والكتابة ويسوق لذلك عدداً من الأدلة، ومن ذلك ما يلى:

- ١. شيوع الكتابة بين العرب في تلك الأيام، ووصية القرآن بكتابة الدين
   تؤكد ذلك.
- نشأة النبي في بيت عمه أبي طالب، ولا يعقل أن يقوم أبو طالب بتعليم ابنه على ويهمل ابن أخيه.
- ٣. عمل النبي بالتحارة لعدة سنوات، وهي بدورها تحتاج إلى إنسان يعى القراءة والكتابة.

# 🥸 ورداً على هذا نقول:

أحياناً يعرض المستشرق الدليل فيتنبه إلى أنه ضد فكرته فيدعه، وأحياناً لا يتنبه هو بل غيره، وقد يشعر هذا الأخير بالرغبة في تلافي التقصير الحاصل فيشمر عن ساعده لينجز عملاً لا اعتراض عليه، فيقع فيما وقع فيه السابق وهكذا حالهم دائماً.

وربما قرأ القس بوش الكثير من الكتب التي كتبها رهبان العصور الوسطى فظن في نفسه قدرة على إحكام الأمر فعمد إلى تلفيق الحكايات، ونسب إلى المسلمين ما لم يقولوه، ثم راح يبطل باطلاً بباطل، ومن ذلك:

- ادعاؤه أن النبي على طلب في مرض موته قلماً وورقاً ليكتب للمسلمين كتاباً يوجههم فيه، لكن عمر رفض تلبية الطلب خشية أن يملي

النبي المحتضر ما يخالف القرآن. [صـ ٣٤٥ من الترجمة).

ولم يعرف هذا الجاهل أن النبي التَكَيْلاً كان يكفيه أن يشير بيده ليكتب أصحابه كل ما أراد، وألهم دونوا عنه ما نطق به من أحاديث، وكان آخر ما دونوه قبل وفاته أنه التَكِيلاً لعن اليهود والنصارى لألهم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد، ولم يلح على إتباعه ليكتبوا عنه هذا الحديث، بل مجرد أن نطق به سجلوه في عقولهم ثم في سطورهم بعد ذلك.

- ومن ذلك أنه نسب إلى المسلمين ألهم أرجعوا القرآن الكريم إلى ملكات الرسول العقلية، ومن ثم راح يبطل ما لم يقولوه، مدعياً أن «الذين قالوا هذا فاهم ألهم يمتدحون نبيهم على حساب ما أوحي إليه، فبقدر ما يمتدحونه بقدر ما يقللون من صدق الوحي السام من الترجمة]

#### وهذا نقع بين أمرين:

- إما أن نصف رسولنا والعياذ بالله بالغباء.
- وإما أن نرضى بذكائه فننسب إليه القرآن الكريم.

لكن المسلمين لم يقولوا بعدم ذكاء النبي على، ولم يقولوا إن ذكاءه نتج عنه القرآن الكريم، ولو كان مجرد الذكاء يكفي لتأليف القرآن فالعالم كله محكوم عليه بالغباء لعجزه عن أن يأتي بمثل ما جاء به، فالقرآن الكريم حقيقة لم تتكرر في التاريخ. وقد واجه في لحظة حاسمة من لحظات التاريخ أسوأ عقيدتين عرفهما العالم آنذاك:

الأولى: تؤمن بأن للكون إلهين، أحدهما للنور والآخر للظلمة.

والثانية: تقول: ثلاثة (الآب والابن والروح القدس).

العقيدة الأولى تحميها الإمبراطورية الفارسية.

والعقيدة الثانية تحميها الإمبراطورية الرومانية.

فجاء الإسلام من جوف الصحراء يتحدى الإمبراطوريتين معاً، وليعلن في وضوح:

﴿ قُلْ هُو آللهُ أَحَدُّ ١ اللهُ ٱلصَّمَدُ ١ لَمْ يَلِد وَلَمْ يُولَدُ ١ وَلَمْ

يَكُن لَّهُ رَكُفُوا أَحَدُّ ﴿ ﴾

#### فبماذا يفسر النصارى ذلك؟

يفسرون ذلك بأن أبا طالب اهتم بابن أخيه فعلمه تعليماً جيداً نتج عنه القرآن الكريم، بينما لم يهتم بابنه على فلم ينتج عنه قرآن !

لهذا فإن بعض المسلمين في ردهم على هذه الافتراءات يكتفون بنفي أن يكون النبي على قد تعلم عن أهل الكتاب، وذلك بالنظر في القرآن الكريم وما تحت يدي النصارى واليهود ومدارس الأديان، فالرسول نبه على أشياء لم يعرفها أهل الكتاب مثل الحديث عن شعيب وهود وصالح عليهم السلام، وكذلك الحديث عن السامري، وميلاد مريم وغير ذلك، فمن أين عرف كل هذه المعلومات؟.

وأهل العلم عندما يجدون حقائق علمية لم تكن معروفة في عهد النبي الله عنما العلم عندما يجدون بذلك عن البحث حول قراءته أو عدم

قراءته، وربما ظن من لا يعرف خلفية هذا المأخذ من المسلمين<sup>(۱)</sup> أنه بالإمكان أن يتعلم النبي القراءة والكتابة من البشر، على أن يتعلم القرآن الكريم من الله تعالى، ولكن الله تعالى بحكمته قطع هذا الطريق حتى لا يخلط الضالون بين ما تعلمه من البشر وما تعلمه من خالق البشر، فالذين

١- أشـــير هـــنا إلى إصرار المترجم في مقدمته على أن النصوص التي يستشهد بما المــسلمون للــدفاع عـــن الجهل (لاحظ استخدامه لهذه الكلمة بدلاً من كلمة الأمية) إما أنه لا أساس لها، وإما أنها موضع خلاف، وإما أنه هناك ما يناقضها، وأما أنه أسيء تفسيرها، (انظر صــ ٣١).

والحق أنه ليس المطلوب منا أن نبرهن على أمية الرسول، بل المطلوب منه هو أن يشبت أنه لم يكن كذلك، فلو أردت الاستدلال على أن المسيح لم يكن أمياً أستدل بنص: «وكان — أي المسيح – يكتب بإصبعه على الأرض» بهذا النص في [يوحنا ٨: ٦] أكون قد برهنت على أن المسيح كان يكتب، وفي حالة وجود نص يفيد غير ذلك على أن أقتنع بأن ما كان يفعله المسيح نقوشاً غير مفهومة، أعتقد أن الرسول لو كان يكتب لتواتر نقل ذلك عن الصحابة، والعجيب أن القس بوش نقل إدعاء النبي بأنه أمي لا يقرأ ولا يكتب مستشهداً في ذلك بقوله: (وما كنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطه بيمينك) لكن المترجم أنكر حتى هذا الإدعاء، والمفروض أنه على علم بقول الرسول لجبريل ما أنا بقارئ، وهو حديث في الصحيح، فكيف قبل جبريل هذا الإدعاء؟ وأما أنما موضع دعواه بأنه لا أساس لها فنحن نتمسك بآيات القرآن الكريم، وأما ألها موضع خلاف فليس كذلك إلا إذا دحل هذا الميدان من لا يحسنه أمثال د/ عبد الرحمن عبد الله الشيخ مترجم كتاب بوش.

في قلوهم زيغ كانوا «سيستغلون القراءة والكتابة لو كانت متوفرة عنده، ليقولوا: إنه اطَّلع على كتبهم وألف كتابه، لذلك حجب الله ﷺ النبي على عن تعلم القراءة والكتابة، ليقطع الطريق على المتخرصين، فيفشلوا في نسبة القراءة والكتابة إليه عليه الصلاة والسلام، وهمذا يفشلون في نسبة القرآن إليه»(۱)

هذه الحكمة الإلهية أيقنا منها بعد أن رأيناهم يضخمون اللقاء العابر بين صبي برفقة أعمامه وراهب مسيحي، فكيف لو نشأ هذا الصبي في أحضان الرومان؟

# ♦ بل كيف لو كانت صومعة هذا الراهب على أطراف مكة؟

وكيف لو كان هذا الراهب على درجة إثناسيوس أو أغسطين في العلم؟ لقد عجز إثناسيوس وأغسطين عن حفظ إنجيل من الأناجيل الأربعة، ولكن أهل مكة الأميين حفظوا القرآن الكريم عن ظهر قلب، فتفوقوا على أحبار اليهود الذين ما كانوا يستحقون إلا كل سخرية وازدراء، ذلك ألهم كثيراً ما كانوا يفتخرون على العرب بعلمهم حتى أوهموهم بألهم قادرون على ما يعجز عنه غيرهم، ولهذا جاء رأي قريش يحيل ما جاء به محمد اليهم، ولكن أهل الكتاب خذلوهم بعدم قدرهم على ما عجزت عنه قريش، ولهذا كان رد القرآن الكريم على هذه الفرية غاية في البساطة:

١ - الـــدر المــنقوش في الرد على جورج بوش / عبد البديع كفافي صـــ ٢٨ دار
 الفتح

﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ مِشَرُّ لِسَانُ آلَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِي وَهَاذَا لِسَانُ عَرَبِي مُ مَّبِينُ ﴾ . يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِي وَهَاذَا لِسَانُ عَرَبِي مُ مَّبِينُ ﴾ . (النحل)

فبقي على مدعي العلم من الأعاجم أن يظهروا قدرتهم، ولكنهم لا زالوا يخفون عجزهم ويظهرون من سفاهتهم ألواناً شتى، وما تخفي صدورهم أكبر مما يظهرون.

وإذ لا تجتمع الأناجيل على أن المسيح كان الكلمة أجمعت المصادر الإسلامية على أن النبي لله لم يتعلم على يد بشر، ولكنهم يريدوننا أن نتفق على ما اختلفت عليه أناجيلهم، فكل من ظن أن الله ثلاثة يوقن أن من واجبه تبصير أو تنصير الموحدين بهذا الظن المبين!

ومعلوم أن المسيح لم يكن أمياً حتى يترك أناجيله يكتبها من لا يعرف حقيقته، ولم يكن كل أتباعه أميون حتى يكتبها من لا ينطق ولا يفهم لغته، فإذا جاء هذا العربي الأمي يقطع الشك باليقين فيما لا يزالون فيه مختلفين. فماذا يقول هذا الجاهل بدينه والمغرور بدنياه؟

إنه لا يبصر ما في آية الدين من حكم عظيمة عن أدق أحكام المعاملات المالية وما يجب أن يتوفر فيها من إجراءات، كأن القرآن الكريم نزل لعصرنا، فهو يفصل الحديث عن المعاملات، ويتحدث عن الشهود وما يجب أن يتوفر فيهم، وفي القرآن الكريم صورٌ شاملة لأحكام الزواج والطلاق، وأحكام القتال والميراث، وغير ذلك. ولا تجد آية إلا وهي تقدم للناس ما هم في حاجة إليه، لكن الأناجيل ليس فيها ما يحتاجه الناس من

قوانين تنظم معاملاتهم، فمحمد التَكَيْلاً رغم أنه كان أمياً جاء بشريعة جديدة، بينما المسيح التَكَيْلاً مع أنه لم يكن أمياً جاء تابعاً لشريعة موسى، ولو أخذنا في الاعتبار موقف بولس من الناموس لقلنا مبطلاً لها، ولو أخذنا بقول النصارى قلنا إن المسيح لم يأت بكتاب البتة.

والشريعة التي جاء بها هذا الأمي إنما هي شريعة محكمة لا تسمح للباطل بمنفذ، فحتى هذه الآية التي يتخذها دليلاً على أن النبي كان على معرفة بالكتابة لشيوع الكتابة في عصره تؤكد عدم شيوع الكتابة من وجوه لا يعمى عنها إلا الضالون:

الأول: أنها تحدثت عن استدعاء الكاتب ولو كانت الكتابة شائعة ولا يمثل غياب الكاتب مشكلة لما اهتمت بذلك.

الثاني: ألها قالت ﴿ وَلْيَكَّتُب بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِٱلْعَدَلِ \* ﴾ فلو لم تكن الكتابة نادرة لاكتفى بقوله «فاكتبوه» ولما قال: «بينكم». فالجمع يشير إلى أن القاعدة هي الأمية، فالآية تخاطب الذين آمنوا وكألهم أميون وكأن الكاتب ليس من بينهم.

الثالث: ألها أظهرت حاجة الناس إلى الكاتب، فألزمته بعدم الامتناع مراعاة لمصالح الناس، ولو كانت الكتابة شائعة لما كان هذا الإلزام: ﴿ وَلَا يَأْبَ كَاتِبُ أَن يَكْتُبَ كَمَا عَلَّمَهُ ٱللَّهُ \*

**الرابع:** ألها أوضحت أن في العرب من لا يحسن ما هو أقل من الكتابة وهو الإملاء:

﴿ فَإِن كَانَ ٱلَّذِي عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَن يُمِلَّ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيُّهُۥ بِٱلْعَدْلِ ﴾.

**الخامس:** أنه لو كانت الكتابة منتشرة لما شرع البديل لها وهو الرهان المقبوضة.

السادس: أن الآية مدنية فلا تدل على وجود كاتب في مكة التي نزل هما أكثر سور القرآن الكريم.

**السابع:** أن الآية تشريع عام فيجوز افتراض وجود الكاتب باعتبار ما هو متوقع، مثل تحريم لحم الخترير الذي لا يعرفه العرب.

ولكن بوش لو فكر في استنتاج الأدلة بهذه الطريقة ما ألف ولا كتب. فشيوع الكتابة في قريش يدل على أن النبي لم يكن أمياً، ومع أن الكتابة لم تكن شائعة في قريش إلا أبي سائله: هل شيوع الفاحشة في أمريكا مثلاً يدل على أن آل بوش ملوثين بالرذائل؟.

وهكذا يترك ما تؤكده الآيات صراحة من أمية الرسول ويتمسك بقرائن تنفي ما يود إثباته، ثم يعمد إلى الإكثار من الأدلة، وكثرة الأدلة على هذه الطريقة كعدمها، إنه يسوق الدليل وكأن أهل الجاهلية تحيط بهم مدارس الإرساليات من كل جانب!

ولو عرف القليل عن حال الجاهلية لما استغرق في الوهم إلى حد استبعاد أن يقوم أبو طالب بتعليم ابنه وإهمال ابن أحيه، فربما تجد اليوم من بين أفراد الأسرة المتعددة الأبناء من ليس له حظ في التعليم. و لم يكن ابن أبي

طالب في سن ابن أحيه حتى تتشابه ظروف نشأهما، فعلي - كرم الله وحه - نشأ في حضن الإسلام الذي اهتم بالتعليم على نحو لم يحدث في دين الأديان، وفي عصره لم يكن ثمة مدارس إلزامية ولا حتى تطوعية، وإنما من يجيد الكتابة في قبيلة قد يعلم من أبنائها من أراد أو من تواتيه الظروف، كما كان يفعل من يجيد الفروسية أو الرماية أو غير ذلك. ومع ذلك لم ترق خطبة من خطب من هو متعلم بيقين إلى نحو ما جاء به من هو مشكوك في تعلمه.

هكذا يجتهد جهلة المستشرقين لإثبات ما حكم التاريخ والواقع بنفيه، ومنهم من هم على وعي هذه الحقيقة، يقول الكونت هنري دي كاستري: «ولا شك أنه يستحيل على رجل في الشرق أن يتلقى العلم بحيث لا يعلمه الناس لأن حياة الشرقيين كلها ظاهرة للعيان، على أن القراءة والكتابة كانت معدومة في ذلك الحين من تلك الأقطار، ولم يكن بمكة قارئ أو كاتب سوى رجل واحد ذكره (جارسين دي تاسي) في كتابه الذي طبعه سنة ١٨٧٤ م.

كذلك من الخطأ مع معرفة أخلاق الشرقيين أن يستدل على معرفة النبي للقراءة والكتابة باختيار السيدة خديجة (رضي الله عنها) إياه لمتاجرها في الشام، ولم تكن لتعهد إليه أعمالها إن كان رجلاً جاهلاً غير متعلم فإنا نشاهد بين تجار كل قوم غير العرب وكلاء لا يقرؤون ولا

# يكتبون وهم في الغالب أكثرهم أمانة وصدقاً».(١)

ولكن القس بوش يتحدث عن التجارة بما لا يتطابق حتى مع مقياس عصره، فعنده أن الذي لا يقرأ ولا يكتب لا ينفع أن يتاجر لأنه لن يوقع الصفقات التجارية، ولو اعتمدنا هذا المنطق ما قامت أسواق، ولا تبادل الناس المنافع!.

ثبت إذن مما تقدم أن محمداً الله لم يقرأ كتاباً مقدساً ولا غير مقدس، ولم يسترشد بمذهب متقدم عليه، ولكن لا حيلة للنصارى سوى التمسك بأضعف القرائن وأبعد الاحتمالات، فهذه القرائن والاحتمالات تتحول إلى أدلة، وبما يبطلون دعوة محمد الله توحيد الله تعالى!



۱ –الإسلام خواطر وسوانح تأليف هنري دي كاستري ترجمة أحمد فتحي زغلول صــــ ۱ مطبعة السعادة.

#### ٧- دعواه بشرية القرآن الكريم

يدعي حورج بوش في صــ ١٦٣ من الترجمة أن محمداً لا يزيد عن كونه زعيماً سياسياً صاحب مشروع سياسي، وضع لتنفيذ حطة غلفها بغلاف الدين الذي استقى علمه به ممن التقى هم من أهل الكتاب، النصارى في مكة واليهود في المدينة، الذين استعان هم في تدبيج القرآن الكريم، الذي بدعوته إلى دينه وبحياته وأفعاله ليس إلا حلقة في سلسلة الثورات السياسية.

#### ورداً على هذا نقول:

يتصور من لا يعرف الإسلام أن بإمكانه خداع المسلمين بالهام رسولهم بأنه صاحب مشروع سياسي استفاد فيه بخبرة هؤلاء العجزة أمام قرآنه، الخرس أمام حجته، فدعوته حلقة في سلسلة ثورات سياسية يشهدها العالم في كل العصور.

ولكن تأمل: ها هي الحلقات تفني وتزول، وتنكسر ولا تقوم، وها هو الإسلام معجزة المعجزات، لا يكسر شوكته أحد، وبوش الذي يتباهى بقوته سوف يطويه التاريخ في ذيل صفحة في أعلى سطورها اسم جنكيز خان، وسيبقى كما كان الإسلام، ليس فيه كهانة ولا كهنوت. وليس فيه لاهوت وناسوت.

ليس الإسلام كالمسيحية التي جعلت الإنسان حسداً وروحاً.. والله لاهوتاً وناسوتاً! ثم سلمت حسد الإنسان لقيصر.. وروحه للبابا.

ولم يبق شيء منه تمنحه لخالقه.

وهنا لا بد أن يتنازع الندان:

فماذا يفعل قيصر بجسد لا روح فيه؟.

وماذا يفعل البابا بروح لا جسد تسكن فيه؟.

هنا جاء الإسلام ليس حلقة في سلسلة حلقات هذا الصراع الفاسد، وليس استمراراً لغطرسة حاكم، ليس ليضع حدوداً بين قيصر والبابا، وإنما ليوجه الإنسان جسداً وروحا إلى الذي فطر السموات والأرض حنيفاً، وليكن قيصر والبابا، والدين والدنيا، والوطن والمواطنون لله رب العالمين، هذا هو ملكوت الله تعالى الذي طالما تحدث عنه المسيح التَّافِين وبشر بقرب قدومه عليهم لو كانوا يفقهون حديثاً!

جاء محمد ليتمم بشارة أخيه عيسى الطّنِيلاً لم يأت لينازع قيصر ملكه، ولا البابا كهنوته، ولكن لنشر رسالة تعتق أجساد الناس من ظلم قيصر، وأرواحهم من ظلمات البابا، ثم رفع الوساطة وإلى الأبد بينهم وبين خالقهم:

- وساطة الأصنام في جزيرة العرب.
- أو الكهنوت في عالم النصرانية. <sup>(١)</sup>

١ - وقد أثر الإسلام على حركة الإصلاح الكنسي فيما بعد، فقالت بكهنوت جميع المؤمنين، بمعني أن المسيحي يمكنه أن يصلي لله بلا قسيس كما أنكرت عصمة البابا والمجامع ودعت إلى التمسك بالكتاب المقدس.

فليلتجأ الخلق من الآن وإلى يوم الدين إلى خالقهم دون قيود ولا شروط، ودون حدود ولا سدود، قال تعالى:

﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَتِى فَإِنِّى قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ أَلْ فَإِنْ اللَّهُ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِى وَلْيُؤْمِنُوا لِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴿ اللَّهُ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا لِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴿ اللَّهُ فَاللَّهُمْ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولَ اللَّهُ اللللْمُولَ اللْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُؤَامُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ ا

وقد أرادت قريش أن تصرفه عن مهمته تلك، فعرضت أن يكون زعيماً سياسياً عليها، ولو كان صاحب مشروع سياسي ما رفض عرضها، بل لقبله بكل سرور وامتنان، وتوج ملكاً تتوحد القبائل على الخضوع له، ولكنه رفض ذلك بإصرار قائلاً لعمه أبي طالب: «يا عم! والله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر – حتى يظهره الله أو أهلك فيه – ما تركته» (١).

فقد علق ترك دعوته إلى توحيد الله تعالى على المستحيل، وما علق على المستحيل فهو مستحيل، فلم يكن هدفه على الزعامة السياسة كالأباطرة، ولا الدينية كالباباوات، فما هو إلا حامل رسالة، والله من وراء تلك الرسالة كلفه التبشير والإنذار، وجعله شاهداً على المحرفين، ويكفيك لتعرف وجه الحق والصواب أن تقرأ قوله تعالى:

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ۞ ﴾ [الفتح] فلن تجد غير الإسلام ديناً يوازن بين الدنيا والدين.

١ – الرحيق المختوم صـــ ١١١.

لن تجد مصلحاً يبلغ هذين الهدفين:

- تصحیح الدین بعد تحریف.
  - إصلاح الدنيا بعد فساد.

لن ترى في التاريخ نبياً يصل إليه في الجانب الأول. ولا زعيماً سياسياً يدانيه في الثاني.

أمامك التاريخ دقق النظر فيه، فهل ترى لرسول الله على من منافس؟.

وحيث تدرك أنه لا منافس تعلم أن وظيفته الله ليست تأسيس إمبراطورية يتربع على عرشها قيصر. ولا رئاسة كهنوت يغلق جنة الله في وجه عباده. وإنما تبليغ الدين وتدبير الدنيا وفق أوامر ونواهي هذا الدين الشامل.

وأما اليهود والنصارى فما أصلحوا فاسداً، ولا صححوا تحريفاً، وكانوا ولا يزالون أشد الناس عداوة لله ولرسوله، ومع ذلك ما ادعى يهودي واحد أنه التكيال استعان به في تدبيج قرآنه، مع أنه تحداهم أن يأتوا بمثله، وهذا التحدي لا يقوم به عاقل يعلم أن مصدره معروف لمن يتحداهم.

ومن هنا يظهر جلياً أنه التَلْيُكُلُ لم يبن رسالته على معلومات يهودية ولا غير يهودية، فاليهود أجهل من أن يعتمد عليهم في معلومات نافعة، لا في الدنيا ولا في الدين، وحسبك من علمهم الإسرائيليات التي أخرت المسلمين، وأوقفت مسيرة حضارةم.

وحسبك من حقدهم التدخل السافر في صياغة الأناجيل، فقد حشروا فيها فرية الصلب، ثم روجوا لعلاقة مشبوهة بين مريم ويوسف، ولا يزال

النصارى يرتلون تفاصيل تلك العلاقة التي شوهت صورة والدة ربمم في التاريخ، ويكفرون بالقرآن الكريم الذي أنصف مريم وفضلها على نساء العالمين!



# ٣- زعمه بأن الوحي كان إدعاء من النبي ﷺ

يزعم في صـ ١٩ من الترجمة أن الوحي كان خداعاً من النبي الله الله الله الله عجب:

ما الظروف التي جعلت هذه الفكرة تفرض نفسها عليه؟ وما سلسلة التفكير التي ألمت به؟

وعلى مَنْ سيعتمد ليمضي قدماً في تحقيق مشروعه؟ ..الخ

وعلى هذا يعلن أنه بات من المستحيل عليه الآن أن يقرر ما إذا كان قد بدأ مشروعه متحمساً مخادعاً أم بوصفه مدعياً مخططاً؟

#### 🚭 وفي ردنا على هذا نقول:

أسئلة عن الظروف والأفكار التي ألمت بمحمد وهو يعد مشروعه، وعن فريق العمل الذي كان يساعده في إنجاز قرآنه، هذه الأسئلة يطرحها بوش لا ليبحثها ويجيب عليها بأمانة أهل العلم، وإنما ليرتفع بطرحها أو بالجواب عليها على ما عداه من أهل البلادة، والجواب العملي يقتضي منه أن يعد هو الآخر فريقاً علمياً لينجز عملاً يتحدى به الناطقين بالإنجليزية، فيكون في أمريكا كمحمد في العرب، فهل راودته فكرة كتلك وهو يؤلف هذا الكتاب الذي لم يأت فيه بفكرة واحدة جديدة؟.

إن علينا أن نتذكر دائماً أن الملايين من أهل أوربا لا يصدقون الآن بمعجزات المسيح، ذلك ألهم رأوا فيها عن علم ما رآه هذا القس عن جهل في القرآن الكريم، ولهذا لا نعجب من «بوش وفريقه» إن كانوا قد عجزوا عن التمييز بين أن يكون محمد قد بدأ مشروعه متحمساً مخادعاً أم مدعياً مخططاً، ذلك أنه و كان كاذباً لجمع بين الأمرين، ولكنه ليس كالذي تحمس وخاطب أهل كل ملة كأنه على ملتهم، لقد اكتشف بولس أن هدم البناء من داخله أيسر من الطرق على جدرانه الخارجية، فادعى أنه رأى في سماء ملبدة بغيوم الشك شبح يسوع، وراح يتاجر بهذه الرؤية على السذج من أهل زمانه، وفي سبيل التضليل صار لليهود كيهودي ليخدع اليهود، وللذين تحت الناموس كأنه تحت الناموس الناموس كأنه بلا ناموس (١)!

ليحدع الدين عت الناموس، وللدين بهر ناموس كاله بهر ناموس المعلى وهكذا بدأ رسول المسيحية يتشكل كالحرباء، ويغير دينه كما يغير ملابسه، فهو يهودي مع اليهوديين، وناموسي مع الناموسيين، ووثني مع الوثنيين، وبما أن الجهل قد سيطر على أتباعه إلى هذا الحد، والحقد قد أعماهم إلى هذه الدرجة، فإن آيات القرآن الكريم لتؤكد لهم أن رسول الله على ليس كهذا المخادع، فهو لم يغرر بأحد، ولم يقل لقومه إنه لا يقرأ ثم اكتشفوا أنه يقرأ، ولو كان، لحق لهم أن يرتابوا، قال تعالى:

﴿ وَمَا كُنتَ تَتَلُواْ مِن قَبْلِهِ مِن كِتَنبِ وَلَا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ ۗ إِذًا لَّارْتَابَ الْمُبْطِلُونَ فَيَاكُ مِن كَتَنبِ وَلَا تَخُطُّهُ وَبِيَمِينِكَ ۗ إِذًا لَّارْتَابَ الْمُبْطِلُونَ فَي بَلْ هُو ءَايَنتُ بَيِّنَتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَمَا تَجْحَدُ بِعَايَنتِنَا إِلَّا ٱلظَّلِمُونَ فَي ﴿ [العنكبوت]

فلو علم قومه أنه كان يتلو الكتب وهو يتلو عليهم هذه الآية لكذبوه،

١ - رسالة بولس الأولى إلى أهل كورنثوس [٩: ١٩ - ٢١]

فقد كانوا يبحثون في كل اتجاه عن أمر يعيقون به مسيرة دعوته، ولكن دعوته مضت في الطريق إلى نهايته، فما تمكن أحد من صلبه ولا إهانته.

إنه التَّكِينِ لم يتاجر بالآجرة كبائعي الغفران، ولم يعتمد التضليل كالمنصرين، إن كل منصر يخجل من عرض دينه على حقيقته، ولكنه للأسف لا يخجل وهو يعرض عقيدة التوحيد على غير حقيقتها، لهذا كان رحمة الله للعالمين، أرسله ربه بالهدى ودين الحق، ليكشف وجه الخداع والتضليل، وليتصدى للإرهاب والتنكيل، وقد بدأ دعوته متلقياً من الله تعالى فمبلغاً لعباده، وظل على هذا الحال، يتلقى ويبلغ حتى حتمت رسالته بقوله تعالى:

﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينَا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الللللَّ

وما بين البداية والنهاية تلقى مائة وأربع عشرة سورة هي كل سور القرآن الكريم، فما ظهر أحد من قبله ولا من بعده يتحدى الناس في هذا المحال، أو يدعي أنه أنزلت عليه سورة يختلط أمرها بالقرآن الكريم، وكل من سبقوه من الأنبياء انتهى التحدي بموهم، غير تلك المعجزة التي استمرت تتحدى من بعده، ولا يزال التحدي ليفصل الدهر بينه وبين خصومه، قال تعالى:

﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ۔ وَآدْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ

وَلَن تَفْعَلُواْ فَٱتَّقُواْ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ۗ أُعِدَّتْ لِلْكَنفِرِينَ

(البقرة)

وقد حكم الزمن حكمه، وقال الدهر كلمته، فلم يفعلوا في الماضي، ونحن ننتظر المستقبل ليشرق علينا بالمزيد من عجزهم، ولكنهم يواصلون ادعاءاهم بأن ثمة أفكاراً تفرض نفسها على من تحدى أفكار العالمين، أو حيالات تسيطر على من أذهل بسيرته أهل العقل من المنصفين؟

فلماذا لم تفرض مثل هذه الأفكار نفسها على أحد من بعده؟

فأولى بآل بوش أن يبحثوا في خيالات بولس، تلك التي جعلته يرى أو يخيل إليه أنه يرى أشباحاً في الهواء. وبدلاً من السعي لعلاجه من مس العفاريت حولوه إلى رسول، والشبح إلى يسوع، ثم يسوع إلى إله. ! ثم الإله إلى ثالوث!

فالمسيحية في الواقع فلسفة ألبسها بولس ثوب الدين.

أو هي دين ألبسه آباء الكنيسة ثوب الفلسفة.

(البقرة ٧٩٠)

فكلمة «أيديهم» لنفي الجحاز، وقوله (ثم يقولون الخ) يؤكد أن إدعاء

نسبة هذه الكتب إلى الله هو من قولهم وليس في نص مكتوب بأيديهم. وهذا ما تجده في جميع أسفارهم حيث لم يدع كاتب سفر منها أنه يكتب كلام الله تعالى، فكيف عرف محمد الله تلك الحقيقة؟ وكيف نزل القرآن يتفادى هذا الحلل فكرر الفعل «نزل» بتصريفاته المختلفة ليؤكد المرة بعد المرة أنه ليس من عند بشر، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لِتَنزِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَإِنَّهُ لِتَنزِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَإِنَّهُ لِتَنزِيلُ رَبِ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَإِنَّهُ لِللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

لقد سجل كتبة الكتاب المقدس ما يقرب من ألفي صفحة وليس في صفحة منها ألها مترلة من عند الله تعالى، وربما تجلس إلى أحدهم تجده يطلق على الأناجيل «كلام الله» لأن بولس قال: «كل الكتاب موحى به من الله» ولكنه مع ذلك لا يعلن أن كلامه هو ضمن هذا الكتاب، والأناجيل الأربعة كتبت بعد رسائله، ومع ذلك فالله طبقاً لظنهم يمكن أن يكتب مقدمة لوقا، أو خاتمة يوحنا؟.

ولك أن تتحدى القوم أن يبرز من بينهم متفلسف أو قسيس يثبت أية علاقة تربط بولس بالمسيح. أو الأناجيل بحواري المسيح، ولا يخدعنكم أيها النصارى تملص الفلاسفة أو الآباء من إيجاد صلة بين دين المسيح ومسيحية بولس، فلا عذر لهم ما دام العقل في رؤوسهم، والأناجيل تحت أبصارهم، والحذر أن يخدعك قسيس بظنه أن تلك قضية ثانوية أو أن «بولس تعرف على المسيح ليس خسب الجسد» فحتى هذه المعرفة ما اطلع عليها كاتبو الأناجيل، وما سجلوها ولا أشاروا إليها، وقد كانوا

يكتبون بعد بولس بعشرات السنين، فلو كان لبولس صلة بالمسيح حسب الجسد أو غير الجسد لشهد بذلك الإنجيليون الأربعة أو على الأقل واحد منهم، فظهر اسمه في إنجيل وليس حيالات يدعيها بولس، أو إدعاءات يتخيلها لوقا، فبولس لا علاقة له بالمسيح من قريب ولا من بعيد، ولكنه بدأ مشروعه مخادعاً ولم يختمه مودعاً، بل أخذ على حين غرة قبل أن يفرح المسكين بالثوب الذي هرول إليه به تيموثاوس (الرسالة الثانية إلى تيموثاوس) فارتدت المجامع ثيابه، ثم راحت تكمل ما بدأه من بنيان الشرك بالله تعالى.



### ٤ - الزعم بأن النبي ﷺ يتظاهر بنزول الوحي عليه:

يزعم أن النبي يتظاهر بترول الوحي عليه، من ذلك مثلاً حينما نشأ خلاف كبير بين المهاجرين والأنصار حول توزيع الغنائم، لم يجد النبي أبداً في وضع حد لهذا الخلاف إلا بأن يتظاهر بترول الوحي عليه يأمره بتقسيم هذه الغنائم بالتساوي.

### 🥸 ورداً على هذا نقول:

لقد سجل تاريخ الأدب العربي ما كان يحدث في سوق عكاظ القريبة من مكة من نشاطات أدبية، ففي كل عام تقام مبارزة بين فحول الشعر والخطابة، وكل قبيلة تأتي بالدفوف خلف شاعرها أو خطيبها تفاخر به، وفي طريق العودة قد تحمله على أعناقها، فأين ما جادت به تلك المبارزات من أشعار وخطب خلقتها روح المنافسة الحميمة، وأعد لها الشعراء والخطباء عدهم الرصينة، وبين ما جاء به القرآن الكريم في لحظات الحرب!

وحتى بعد عصر الرسول على عرف الناس ما يسمى بديوان الإنشاء، كانت وظيفته صياغة المعاني بأدق العبارات، وأبلغ الاستعارات والكنايات، وكثيراً ما كان يصاب هذا الديوان وبه أمهر الكتاب بالإرباك وحاصة عندما تترل النوازل، فأين ما صاغته الدواوين من مراسيم وما حاء به القرآن الكريم في شأن تقسيم الميراث أو المغانم أو غير ذلك؟.

والأمر بعد انتهاء الحروب وانقطاع النوازل متروك لبوش وأشياعه ليجلسوا أعمارهم وأعماراً مع أعمارهم في جو هادئ ينتهي بهم إلى حديث مثل ما أنزل على محمد على يوم الفرقان، يوم التقى الجمعان، إن

كانوا صادقين!

وقد أصبحت في عصر تُمنح الجوائز العالمية لأحسن الأدباء، فدقق النظر فيما تنتجه عقول هؤلاء وما جاء به محمد في التدرك وجه الحق والصواب.

وهكذا يبقى القرآن الكريم معجزة المعجزات، فكلما ظهر سليط هنا أو سفيه هناك يشكك في توحيد الخالق جل في علاه دفعنا بالمعجزة في وجهه لينقلب خاسئاً وهو حسير، وربما دفعه غيظه أو يأسه إلى أن ينثر كلمات يخجل أن ينسبها إلى نفسه حتى لا يقع موقع السخرية من كافة الناطقين بلغته، ولكنه ينضم بها إلى قائمة مسيلمة الكذاب!

لقد كان القرآن الكريم يترل ومسيلمة يكتب معارضاً له، فلمن ذهب العرب وأين ما قاله مسيلمة? لم يستطع مسيلمة أن يخدع عربياً واحداً بقرآنه، بينما استطاع آل بوش أن يضللوا أمريكا الغارقة في الفجور والشهوات، في الماضى والحاضر، في الدين وفي السياسة.

ويأتي مفتتح سورة الأنفال ليظهر الرسول العَلَيْلِ كمبلغ عن الله ﷺ فما هو إلا ناقل لجواب الله تعالى عن سؤال عباده، وكعادته يقلب القس بوش الدليل فيصبح المبلغ متصنعاً، والمتلقي مؤلفاً، فكيف يجمع الرسول بين التأليف، وبين التأليف وقيادة الجيش؟.

وهل يمكن لقائد مشغول بترتيبات حرب حاسمة، وفي يده مصير الجند، ومصير دعوته يمكن أن ينطق بهذه الآية الكريمة: ﴿ \* وَٱعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ، وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي ٱلْقُرْبَيٰ وَٱلْيَتَعَمَٰ وَٱلْمَسَاكِينِ

وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ إِن كُنتُمْ ءَامَنتُم بِٱللَّهِ وَمَاۤ أَنزَلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا يَوْمَ ٱلْفُرْقَانِ يَوْمَ ٱلْفُرْقَانِ يَوْمَ ٱلْفُرْقَانِ يَوْمَ ٱلْمُعَانِ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴿ ﴾ [الأنفال].

إن القائد إذا تيسر له القيام بذلك فهو في حد ذاته معجزة تحملنا على الإذعان لكل ما ينطق به، لا يمكن أن تتصور قائداً في لحظة حاسمة بينه وبين أعدائه تسمح له ظروفه النفسية بتقسيم الغنائم وصياغة المعاني على هذه الصورة من الإيجاز والإعجاز، فضلاً عن أن يتظاهر بأنه يترل عليه وحي، يجوز أن يخمن القائد أو حتى الجندي النهاية، ولكن لا يمكن أن يشرح موقفه من تفاصيل تلك النهاية. هكذا كان نزول القرآن الكريم بأدق الحلول لأعقد المشاكل في أصعب الأوقات!

ولئن توقع بعضهم النصر فإن ما لم يتوقعوه هو اختلاف المتوقعين قبل المعركة أو المنتصرين بعدها، فتلك مفاجئة انتهت إليها معركة ظلت محتملة النتيجة، فإذا حسمت النهاية وتساءل المنتصرون، فترل الوحي في التو واللحظة ليجيب على أسئلتهم فما هذا إلا برهان على أنه لم يكن يتصنع أو يمثل على أتباعه.

لقد كان يكفيه أن يشير بيده ليجد أصحابه وقد امتثلوا إلى ما يريد، والغريب أن هذا التصنع المزعوم لم يلحظه سوى أعجم الأعاجم ممن لا يفقهون للعربية حديثاً. فكيف تكون تلك الآية دليل تصنع الوحي وهي تترل بالإجابة المحكمة لحظة حدوث المشكلة؟ إنما حقاً لبرهان صدق القائد فيما يعلنه دائماً من صلته بربه، ففي لحظة يختلف المنتصرون، ويكاد نصرهم ينقلب هزيمة، واتفاقهم اختلاف، واتحادهم شتات، يترل القرآن

الكريم بأوضح بيان، فيحسم الأمر وينتهي كل نزاع، سواء أكان ظاهراً أم كامناً في الصدور، ولكن الأناجيل الأربعة لا تؤدي ما تؤديه آية واحدة من آيات القرآن الكريم، فهي وإلى اليوم لا تحسم ما بين الكنائس حول الطبيعة والطبيعتين، والمشيئة والمشيئتين، ولا يزالون مختلفين!

فهل لك أن تقارن نزول القرآن الكريم على هذه الطريقة من الوضوح والتفصيل في حياة محمد التَّلِيَّا بصياغة أناجيل الأعاجم بغير لغة المسيح وبعد قرنين من ميلاده؟ فلماذا لم يترل وحيهم والمسيح بين أيديهم؟ لماذا تركهم قروناً طويلة ضالين عن عبادة الثالوث، جملة تارة، أو بعض أفراده تارة أخرى؟.

هل لك أن تقارن نزول القرآن في الظروف الطارئة بما تتبعه ودقق فيه لوقا، ثم جنح إلى اليقين في مواضع منه، والتزم غلبة الظنون في أخرى؟ (١) لقد درس علماء التفسير أسباب نزول آيات القرآن الكريم، ففرقوا بين المكي والمدني، والعام والخاص، والمجمل والمفصل، وتعلموا أحكام دينهم على بينة وبصيرة، قال عبد الله بن مسعود: «والذي لا إله غيره ما نزلت آية في كتاب الله إلا وأنا أعلم فيما نزلت، وأين أنزلت، ولو أعلم مكان أحد أعلم بكتاب الله منى تناله المطايا لأتيته»(٢).

١ - وذلك كعرضه في نسب المسيح حيث قدمه بعبارة «وهو على ما كان يظن»
 ٢ - تفسير الطبري جــ ١ صــ ٩٥ رقم ٨٤ دار السلام تحقيق محمود وأحمد شــ ١كر، وأخــ رجه البخاري في فضائل القرآن حــ ٥٠٠٢ ومسلم فضائل الصحابة حــ ١١٤٥

# ♦ فهل يمكن للنصارى أن يعرفوا أين دونت أناجيلهم؟

إن لك أن تتحدى القوم أن يبرز من بينهم من يقوم بدراسة علمية يحدد فيها المكان الذي كتب فيه إنجيل من الأناجيل الأربعة؟

ألا يكفي عجزهم - الذي أنا على ثقة بأنه كائن - دليلاً على صدق الإسلام؟.



# ٥- الزعم بأن بحيرا هو واضع خطة الدين الإسلامي:

يدعي أن الكتاب المسيحيين الأوائل يصفون اللقاء بين محمد الله وهذا الراهب الشامي بأنه المفتاح الذي يفتحون به مغاليق الأصل الحقيقي للقرآن، فهو – أي الراهب – كان مرتداً عن اليهودية والمسيحية، وهو الذي درَّس تاريخ الكتاب المقدس وما به من عقائد للنبي الله والذي يعد مزيجاً متنافراً من اليهودية والمسيحية، وبذلك يكون بحيرا هو المسئول عن معظم السور المهمة في القرآن الكريم. [صــ ١٤٤، ١٤٤ من الترجمة]

# 🏟 ورداً على هذا نقول:

يبدأ النصارى دراستهم للإسلام بطرح الأكاذيب، ثم يبحثون عن أدلة على هذه الأكاذيب، فإن لم يجدوا اخترعوا ما يعللون به هذه الصورة الفريدة من الإعجاز القرآني، فالقرآن يتحداهم، وليس بمقدورهم أن يلبوا التحدي، وهنا لا بد من البحث عن مبررات لعجزهم، أو تعليلات للظاهرة القرآنية تجنبهم حرج التحدي، وليس أمامهم سوى افتراض التعلم على يد أحد رهباهم!

ولو دققت في الإمكانية العلمية للرهبان في تلك العصور فلن تجد أحسنهم حالاً أرفع من تلاميذ المدارس اليوم، فكيف يقدرون على ما يعجز عنه جهابذة كل عصر؟.

كتب القس بوش يصف حال التعليم في الكنائس المسيحية وقت بعث النبي فقال: «كان أشد أنواع الجهل يسود بين أمم المملكة

المسيحية، ولم يكن الإكليريكيون مستثنين من هذا الجهل، فكان من بين الأساقفة عدد من الوعاظ التقليديين والمدافعين عن الكنيسة غير قادرين على إلقاء المحاضرات أو كتابة الموضوعات التي يحتم عليهم عملهم إنجازها، بل وكان منهم غير القادرين على المشاركة في مناقشة القرارات المجمعية التي يقرروها في مجامعهم» [صل ١١٢ من الترجمة] فهذا هو حال الرهبان الذين آثروا العزلة لعجزهم عن مسايرة الجدل العقيم حول الطبيعة والطبيعتين، والمشيئة والمشيئتين.

فهل تتخيل القيمة العلمية للأستاذ المعتزل للفلسفة إذا كان تلميذه قد بلغ هذا الشأن؟ .

أين بحيرا من الآباء حتى يتسبب في إحداث هذا التحول في التاريخ؟ إنها لأحدى الكُبَر !

مدرسة بحيرا!.

مدرسة ليس فيها ناظر ولا مدرسون. وإنما أستاذ واحد، الدراسة تستغرق على يديه ساعة أو نصف الساعة، بعدها يتخرج عابرو السبيل متفوقين على الإنس والجن.

هذه المدرسة البحيرية لم يدخلها من العالمين سوى محمد الله الله المدرسة البحيرية الم يتخرج منها سوى محمد !.

دخلها وعمره اثنتا عشرة سنة!.

و تخرج منها وقد زاد في عمره ساعة أو نصف الساعة!. لكن علمه اتسع بما يفوق قدرة العالمين إلى قيام الساعة! هذه اللحظات من الدراسة كانت مفيدة بما يكفي لإنجاز كتاب يتحدى الإنس والجن إلى يوم الدين. فالمادة التي درسها تسمى «تاريخ الكتاب المقدس» وهي إحدى مقررات كلية اللاهوت.

ولكن النتيجة مختلفة، والتجربة الناجحة لا تتكرر في التاريخ.

ولما كانت هذه الرحلة هذه النتيجة صارت عند القس بوش رحلات، «داخل بلاد العرب وخارجها، مما أتاح له التعرف على عقائد ومذاهب الأديان المختلفة في العالم خاصة ما يتعلق منها باليهودية والمسيحية، وهما الدينان السائدان آنذاك» [انظر صــ ١١٦ من الترجمة] يجوز أن ينقل بعض المسلمين في مؤلفاهم ما شاءوا من المسيحية الفاسدة، كقصة داود وامرأة أوريا ولكن القرآن الكريم لم يقع في سقطة واحدة من تلك السقطات، فكيف يدعي بوش بأنه الكيلية تعلم على يد قسس أفاض وزاد في وصفهم كثيراً بالفساد والجهل؟.

والغريب أن بوش يظن أن محمداً قرأ ما في المسيحية من فساد، ولكنه أخذ منها وترك، وقبل ورفض، فما الذي قبله وما الذي رفضه؟ .

رفض منها ما قال بوش إنه انحراف عن المسيحية الصحيحة كعبادة الصور والعذراء!

# ٦- دعواه بأن شهرة النبي ﷺ راجعة لطبيعة البيئة.

يزعم في صد ٣٥٦ أن العصر الذي ظهر فيه النبي والبلاد التي بزغ فيها بخمه كانا يتسمان بالفظاظة والبربرية، وربما كان مستواه (الحضاري) عظيماً بين القبائل البدوية، ولكنه ما كان ليكون كذلك لو عاش في المحيط الأوربي المتحضر؟.

#### 🥸 ورد على هذا نقول:

حتى تتضح الصورة نطرح السؤال التالي:

❖ هل لو عاش أرسطو في جزيرة العرب كان سيكون هو نفس أرسطو الذي نسمع عنه اليوم؟

إن الأمانة في الإجابة على هذا السؤال تؤكد أنه كان من الأسهل لو عاش في الجو الثقافي الذي نشأ فيه أرسطو، ربما ما تأخر أكثر من عشر سنوات في مكة يحرث في بحر من الجهل لا حدود له، فالبدو أصعب انقياداً، وأكثر تمرداً وعناداً، واستمع إلى وصفه تعالى إياهم:

﴿ ٱلْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفْرًا وَنِفَاقًا وَأَجْدَرُ أَلَّا يَعْلَمُواْ حُدُودَ مَآ أَنزَلَ اللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَ اللهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴿ ﴾ (التوبة ١٩٧)

ولهذا فهم لا يعرفون حدود ما أنزل الله على رسوله، ولا يقدرون لذي فضل فضله، ومن عجائبهم عدم مرعاة الذوق والأدب، والخشونة غالبة في معاملاتهم، ولم يصل محمد لله ليصبح زعيم عشيرة من عشائرهم، فأول المناوئين له هم سادات قومه، وتأمل شأنه وهو يعرض نفسه على

زعماء القبائل في موسم الحج، وكيف حاوز بعد ذلك بمبادئه وقيمه الأخلاقية كافة زعماء القبائل في التقدير والاحترام، فكان حاله بين بني قومه فريداً، والفرق بينه في الجزيرة العربية وبين أرسطو في الإمبراطورية اليونانية أنه على حاء يخاطب الأميين في الجزيرة العربية والعلماء خارجها بأسلوب واحد، في عصر الرسالة وإلى قيام الساعة، ولو ظهر محمد في الرومان كان استدلال بوش وحزبه اليوم على أنه لم يكن أمياً أظهر، ولكن شاء ربك أن لا يدع منفذاً للباطل في أية حزئية من الجزئيات الفرعية التي يعرضها للحق، فجعل بداية أمره الله التحدي في أجهل أمم الأرض، ولهايته في أكثرها تفوقاً ونبوغاً، من بعثته وحتى قيام الناس لرب العالمين!



#### ٧- زعمه بأن القرآن مضطرب وغير متسق:

يدعي في صــ ١٨٤ من الترجمة أن القرآن لو ظهر جملة واحدة لأدى التمعن في محتوياته، ومقارنة سوره وآياته بعضها بالبعض الآخر إلى اكتشاف عدم اتساقه، ولربما صعب على محمد الله أن يجد إجابة لما يواجهه من أسئلة بهذا الشأن ولاستحال عليه أن يكون مقنعاً.

# ﴿ ورداً على هذا نقول:

هل يعقل أن تستدعي حامعة بريطانية أحد الجهلاء باللغة الإنجليزية لمناقشة رسالة علمية عن أعمال شكسبير الأدبية؟ .

هل تعلم أن هذا الرحل الذي يحكم على القرآن الكريم بأنه مضطرب وغير متناسق لا يعرف العربية؟ .

هل تعلم أنك لو قدمت لهذا الحبر العلامة ورقتين إحداهما باللغة الفارسية والأخرى بالعربية ما استطاع أن يفصل بينهما؟

هل تعلم أن هذا الجهبذ لم يرجع إلا إلى ترجمة المبشر سيل للقرآن الكريم وهي كما يصرح في صد ٩٤ تقع في مجلدين، كما أنها نالت شهرة لا حدود لها لرداءتها.

ورغم أن العارفين باليونانية قد أجمعوا على رداءة صياغة إنجيل مرقص وتفاهة معانيه، حتى عزاه أكثرهم إلى كاتب عامي لا يحسن صياغة العبارة، وآخرون عذروا كاتبه معتبرين عمله باكورة القصص الإنجيلي، رغم ذلك فإني أخجل أن أذهب إلى محاضرة ومعي نسخة من ترجمة هذا

الإنحيل لأخبر طلابي بأن هذا الإنجيل مضطرب وغير متسق !.

فهل قال العرب عن القرآن الكريم ما قاله العارفون باليونانية عن إنجيل مرقص؟.

#### ألا يوجد من يذكر هذا المغرور بأن عليه:

- أن يتعلم قبل أن يعلم.
- وأن يتفقه قبل أن يفقه.
- وأن لا يحكم إلا فيما يحسن ؟؟.

إنه مع الأسف يطرح افتراضات لا تستند على أدلة، وربما لو قرأ ترجمة أخرى للقرآن الكريم لما وجد ما يدعو لطرح أغلب هذه الأسئلة، ولكنها ترجمة حرفت لتثير أسئلة لا إجابة عليها. والحكم الصحيح على الكتاب يكون على نصه وليس على ترجمته، ولكن النصارى لم يتعودوا الحكم على المصادر الأصلية، لا في دينهم ولا في دين غيرهم، ومع ذلك فهم أكثر الأمم ادعاءً للموضوعية.

فلماذا لم يعرض صور الاختلاف والاضطراب بين سور القرآن الكريم وآياته؟.

ألا يلفت جهله بالإسلام نظرنا إلى عدم معرفته كذلك بالمسيحية؟.

فالمسيح كان يكتب ويتحدث الآرامية، فسل القوم اليوم بأية لغة كتبت أناجيلهم؟.

لقد كتبت بلغة لم يعرفها ولم يتحدث بما المسيح.

فمن أين ترجمت وكيف عرف لوقا ما قاله أو لم يقله المسيح؟

أليس من حقنا أن نسأل عن مصادره التي دقق وجمع مادته من بين نصوصها؟.

ثم النسخ الأصلية أين هي؟ .

ألا يجوز أن يكون مترجمها على شاكلة القس (سيل)؟ .

ولكن ما ثمرة ذلك إذا لم يضع الثالوث تحت أيديهم كتاباً مقدساً؟.

إنهم يختارون من رسائل بولس ما يخدعون به أبناءهم والمغرر بهم من غير

أبنائهم، ويحاولون تجنب ما يتشابه مع أسلوب مزارعي الحقول، من

التحيات والسلامات «ألف مليون سلام» «وألفين سلام وتحية» وإليك

مقتطفات من السلامات والتحيات، من حتام الرسالة الثانية إلى

تيموثاوس: «سلم على فرسكا وأكيلا وبيت أنيسيفورس.

أرَاستُس بقي في كورنثوس.

وأما تُرُوفيمُس فتركته في ميليتُس مريضاً.

بادر أن تجيء قبل الشتاء.

بولس إلى صديق عمره تيطس].

يسلم عليك أفْبولس وبوديس ولينُس وكلافديَّة والأخوة جميعاً، الرب يسوع المسيح مع روحك النعمة معكم آمين »باي مع السلامة! «حينما أرسل إليك أرْتيماس أو تيخيكُس بادر أن تأيي إلى نيكوبوليس، لأبي عزمت أن أشتي هناك، جهز زيناس الناموسي وأبلوس باجتهاد للسفر حتى لا يعوزهما شيء» [مقطع من ختام رسالة

ولو قلنا إن هذا وحي الله، فبإمكانك أن تتصفح أية جريدة فتجد

مقالات لأقل الكتاب قيمة، فهي بلا شك أرقى بياناً مما يظن النصارى أنه وحى الله !.

فكيف يترك المسلمون كتابهم المحكم إلى التصديق بكتب لا إحكام فيها ولا إتقان؟.

لم تستطع الترجمة أن تحسن رداءة هذا الأسلوب، بخلاف بقية الفقرات التي يبذل المترجمون كافة الجهود فما يدرون أيترجمون أم يؤلفون؟ .

فهم يخرجون عن المعنى الأول، ثم يتجاوزن الثاني، والثالث، كل هذا في سبيل خداع البشر بأن مثل هذا هو وحى الله تعالى.

لقد لاحظ «تاتيان» الشقاق المبكر بين المجموعات المسيحية حول المقدس وغير المقدس من الأسفار، وقد آلمه كثيراً أن تكون الأناجيل أربعة، فأراد أن يعالج التكرار، وتمنى لو صيغت الأناجيل في إنجيل واحد، وبالفعل أنجز «الدياطسرون» وكاد أن يجل محل الأناجيل الأربعة، ولكن أمام إصرار إيرينيوس ضاعت كل جهود تاتيان.

ولم تتح للكنيسة بعد هذه المحاولة التي حرت نهاية القرن الثاني الميلادي فرصة لترتيب وتنسيق الجهود لإخراج كتاب مقدس على درجة لائقة من التنسيق والتنظيم، بل وصل الأمر إلى حد عجز الجحموعات المسيحية عن وقف تكرار النصوص، وكان في مقدورها الاستغناء عن إنجيل مرقص برمته إذ تكررت مادته في إنجيلي متى ولوقا، وكان بإمكاها صياغة الأناجيل الثلاثة بعد استبعاد مرقص في إنجيل واحد، وفي هذه الحالة لن يكون ثمة حاجة لأن يُكتب اسم «متى» على الأول، ولا يخترع اسم

يوحنا للأخير، بل تكفي كلمة «الإنجيل» للدلالة على عنوان كتاب نزل على المسيح التَكِينُ .

والمعروف بداهة أن الكتب السماوية لا يصح نسبتها إلى البشر كائناً من كانوا، وقد أنزل الله على التوراة على موسى والإنجيل على عيسى والقرآن الكريم على محمد عليهم جميعاً الصلاة والسلام، وقد نسبت هذه الكتب إلى الله على، ولكن النصارى ما فتئوا يوزعون أناجيلهم على البشر، وقد أثار صنيعهم العديد من الأسئلة منذ فجر المسيحية فإذا كان كتبة الأناجيل قد مدحوا ما يجهلون، فقد راح بوش يكيل الذم لما لا يعرفه!

ولكن يأبى الله إلا أن يجعل الباطل باطلاً في ذاته، وإذ اقتضت حكمته ولكن يأبى الله إلا أن يحون الحق حقاً في ذاته اقتضت حكمته كذلك أن لا يحتاج الباطل إلى براهين لإبطاله خارجة عن ذاته، فمقدمة لوقا تنبه قارئي الأناجيل إلى ألهم يقرؤون قصص جمع مؤلفوها مادتها العلمية بتدقيق، فهي ليست كلام الله تعالى.

والاحتلاف بين الأناجيل الأربعة حجة على من يعتقد أنما كلام الله تعالى. والقاعدة التي تميز كلام الله تعالى عن كلام البشر هي أن كلام الله لا الحتلاف فيه، قال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ۚ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ

غَيْرِ ٱللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَفًا كَثِيرًا ﴿ ﴿ النَسَاء ١٨٢) وهكذا تقام الحجة على أهل الإنجيل بما تحت وبما ليس تحت أيديهم. ولعمري أين هم الآن مما تحت أيديهم؟

هل نزلت أناجيلهم جملة واحدة لتتفادى هذا المأخذ؟

هل تأكدوا أن ما رآه متى أو ظنه لوقا من نسب معبودهم هو وحي الله تعالى حقيقة؟ إنك لواحد صعوبة في فهم تعدد الأناجيل.

وتعدد الأقانيم. واتحاد اللاهوت والناسوت.

وكل هذه أمور صعبة الفهم لا تحسمها أناجيل ولا مجامع.

والغريب أن النصارى مع جهلهم بالأناجيل يدعون فهم القرآن الكريم، فتجدهم يخبطون خبط العميان، ثم يدعون العلم والموضوعية، فلو قرأ القس بوش ترجمة سورة الفرقان في مصدر أمين لما استسهل صياغة تلك العبارات، فهو لا يقرأ إلا ما يكتبه الضالون المضلون من أهل ملته.

لقد تعنت الكفار وطلبوا أن يترل القرآن جملة واحدة، فعرض القرآن الكريم لقولهم ورد عليهم في آية واحدة، قال تعالى:

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ لَوْلَا نُزَّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَ حِدَةً ۚ كَذَ لِكَ

لِنُتَبِّتَ بِهِ عُفُوادَكَ وَرَتَّلَنَهُ تَرْتِيلًا ﴿ الفرقان ] الفرقان]

لقد نزل القرآن الكريم مفصلاً ولم يقدروا أن يستخرجوا منه تناقض. ألا يكون هذا الاعتراض أوجه لو نزل جملة واحدة؟؟.

لقد أحذنا على أنفسنا أن لا نتصدى للرد على من يتحدى القرآن الكريم، ذلك أنهم لا يأتون بمثل إلا أتاهم الخالق بالحق وأحسن تفسيراً على فال تعالى: ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا جِئْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلّا جِئْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا جِئْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا جِئْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا جِئْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا

إن علينا فقط أن نتأكد من وضوح الترجمة الإنجليزية لقوله تعالى:

﴿ فَلْيَأْتُواْ بِحَدِيثٍ مِّثْلِهِ ۚ إِن كَانُواْ صَدِقِينَ ﴾ [الطور]

فهل فهم بوش الحالي أو (ما) سبقه من أبواش معنى هذه الآية فلم يأتوا بمثله لأنهم رأوه مضطرباً وغير متسق؟

إن على المسلمين أن يتأكدوا من وصول ترجمة هذه الآية بصورة واضحة إلى هؤلاء المخدوعين، وإن كانت واضحة، فلماذا لا يلبي أحداد بوش وأحفاده هذا التحذي؟ .

إن باب التحدي مفتوح على مصراعيه، ليأت من استطاع بكلام يشبه القرآن الكريم في أي لغة من لغات العالم، بحيث يستحيل على المتحدثين بلغته أن يأتوا بمثل حديثه، فليست العربية فقط هي مناط التحدي بل التحدي يشمل الجن والإنس، والعرب وغير العرب، ونحن ممتنون لمؤلفي «الفرقان الحق» فقد أثبتوا بعجزهم قدرة الله، وبجهلهم علم الله، ذلك ألهم حاولوا استخدام ألفاظ القرآن الكريم في صياغة معان حاشت بحا صدورهم، فكانوا كلما ركزوا على اللفظ ضاع المعني، وإذا حاولوا استرجاع المعني لم يجدوا الألفاظ التي يعبرون بما، ولهذا ظهر العمل وتوارى عاملوه خجلاً من متحدثي العربية. ذلك أن أردئ الكتب العربية تأليفاً هي أوضح من كتابهم معنى، وأحسن منه أسلوباً، وكفانا صنيعهم برهاناً على إعجاز القرآن الكريم.





الفَطْيِلُ اللَّالَاتِ

الرد على دعواه حول معجزاته على



# الفَهَطْيِلُ اللَّالْلِثُ

#### الرد على دعواه حول معجزاته ﷺ

هناك قاعدة يسير بمقتضاها علماء اللاهوت وهي أنه: «إذا عجزت عن أمر فحقق ذاتك فيما هو أيسر منه» إنه على المرء أن لا يواجه في حياته إلا الأسهل، لهذا يعزف النصارى عن تحدي القرآن الكريم، ويتشبثون بالاعتراض على معجزات تاريخية يمكن الطعن فيها بما يؤدي إلى التشكيك في الدين الذي قام عليها.

لا شك أنه يجب أن نفرق بين من يدعي المعجزات الحسية ومن لا يدعيها، فمن يدعيها يمكن الدحول إلى إبطال رسالته من هذا الجانب، لكن كيف الحال مع رسول لم يدع هذه المعجزات؟.

لقد أمد الله تعالى رسوله محمداً بمعجزة ليست لإثبات رسالته فقط، وإنما لإثبات ما سبقها من رسالات اعتمدت على المعجزات الحسية، هذه المعجزة تتحدى الناس كافة، ولا يتصدى لها أحد من المعاندين.

لا شك أن العجز الظاهر في تحدي القرآن الكريم قد سبب للنصارى الإرباك والكثير من الآلام النفسية في أغلب الأوقات، فالتخلي عن دينهم لا يقبلون به، وإبطال الإسلام المستند على معجزة القرآن الكريم مستحيل عليهم أن يحققوه، وما بين المستحيل وغير المقبول تكمن عقدة التعصب لدي بوش وأتباعه، وهذا ما سوف نراه في الشبهات التالية:



## ١- الزعم بأنه اللي كان يتملص من مطالب قومه.

يزعم في صـ ٢٠٦ من الترجمة أن النبي على كانت تؤثر فيه مطالب قومه الخاصة بإثبات نبوته، والتي لا تعدو أن تكون طبيعية، نحو إحياء الموتى، وإنطاق الأخرس، وإخراج الماء من الأرض، وغير ذلك، فكان يرد عليهم مراراً بأنه ليس إلا بشراً يبشر المؤمنين ويتوعد الكافرين.

#### الله الله على هذا نقول:

ستجد موقف المستشرقين في هذه النقطة يدور بين أمرين متناقضين:

- فمن جهة يحرصون على إظهار المسلمين وكأنهم يعتمدون في صدق رسولهم على المعجزات الحسية.
- ومن جهة أخرى يدعون أنه التَكَيِّلُا كانت تؤثر فيه مطالب قومه الخاصة بطلب هذه المعجزات.

وهذا يطعنون من حانبين، فمن حانب يصبح الرسول بلا دليل واضح على صدقه، ومن حانب آخر يتذرعون باللامعقولية إن اضطروا إلى التسليم بحدوث تلك المعجزات. ومع ذلك فهم يؤمنون بعقائد أبعد ما يكون العقل عن إدراكها، فأي معقولية في أن يؤمن مسيحي مثقف بأن إلحه صلبه أعداؤه؟.

وأي معقولية في الإيمان بدفن الإله أو قيامته من قبره وطيرانه في الهواء فوق رؤوس أتباعه؟ .

ألا يعلم هؤلاء أن اليهود لم يسلموا للمسيح بشيء من معجزاته، بل

نسبوها إلى بعلزبول، (الشيطان). ولم تقنع آياته الحسية في النهاية سوى ١٢٠ فرداً من جهلة اليهود، ولا يزال الذين اقتنعوا بتلك المعجزات أخفض الناس صوتاً، وأضعفهم برهاناً، ذلك أن أدلتهم تقوم على أنه:

- إما أن نسلم بهذه المعجزات.
- وإما أن نسلم بكذب الرواة.

ولكن ليس أحد على ظهر الأرض يعرف من هم الرواة حتى نقتنع بصدقهم أو بكذبهم، ولك أن تجاهر بهذه الحقيقة في كل مكان، وللقوم أن يجتهدوا كيفما شاءوا ليتعرفوا على كتبة أناجيلهم، وليس لديهم من دليل سوى تقاليد لا يمكن تتبعها قبل أواخر القرن الثاني الميلادي على أحسن تقدير.

وبهذا تدرك لماذا لم تكن الآيات الحسية برهاناً على صحة رسالة الإسلام؟.

ذلك أنه لو جعل برهان صدقه عجيبة حسية فسوف يترتب على ذلك أمران:

#### 🕸 أحدهما يتعلق بالعجيبة نفسها:

- حيث تختلط على الناس بما يفعله السحرة.
- حكاية العجائب متواترة وقد ألفها الناس في كل زمان. (١)

١- وما يراه بوش من معجزة البوابة التي حملها على كرم الله وجهه- والتي يعجز عن حملها أولى العصبة من الرجال [انظر صــ ٣٢٠ من الترجمة] هي ليست معجزة ولكن من شاء أن يشاغب فيتخذها ذريعة لزعزعة ضعفاء الثقافة من

#### 🕸 والأخر يتعلق بالدين وهو:

- ربط رسالة الإسلام المستمرة أبد الدهر بعجائب حسية يجعلها وقتية.
  - ربط رسالة الإسلام العالمية بمعجزة حسية يجعلها محلية.

لهذا كله لم يكن القصد من المعجزات الحسية التي أجراها الله على يد النبي النبات رسالته، ذلك أن رسالته كانت تتجه إلى العالمية، وهي لا تحتاج معجزات حسية تقيدها زماناً ومكاناً، وحسبك من رسالة تقوم حجتها على العقل، وأخرى لا تقوم إلا على غرائب وأعاجيب، تقنع هذا ويتشكك فيها بعد ذلك من يشاء.

لهذا لم يعول في إثبات رسالته على المعجزات الحسية، لأنه يلزم أن يكررها أمام كل معاند، ولم تقع له في معجزة من هذا النوع سوى «انشقاق القمر»، فهي معجزة حسية واجه بها الكفار ليلة من الليالي المقمرة في مكة، فقطع بها تعنتهم ومضى بعدها التحدي كما كان بالقرآن الكريم.

والمعجزة على العموم برهان صدق من جاء بها بصرف النظر عن نوعها:

عصا في يد موسى.

المسلمين في توحيد الله تعالى، وهي في الواقع عمل يمكن أن تصوره أفلام الكرتون للأطفال وقد يستصغرونها، لكن القس بوش لا يجد ما يمنعه من قبول معجزات الأطفال طالما أنها تغنيه عن التصديق بمعجزة القرآن الكريم

- أو ناقة يتحدى بها صالح قومه.
  - أو ميت تعود إليه الحياة.
- أو صاحب علة مستعصية تُذهب الرسول عنه علته

ومن يكفر بمعجزة إحياء الموتى على يد المسيح، لن يؤمن لو جاء محمد بالآلاف منها، فلا ضرورة إذن للمعجزات، ولا فائدة من تكرارها، وقد جاء الأنبياء السابقون بالآيات الحسية، فما كان أيسر على المكذبين من أن ينعتوها بالسحر، ولم ينقطع تعنتهم بكثرة ما عرض عليهم منها.

وإصرار اليهود وإلى اليوم على رفض معجزات المسيح لهو البرهان الدامغ على عدم جدوى المعجزات الحسية، فهذا هو ديدن المكذبين، كلما جاءهم رسول بمعجزة سألوه أحرى، وها هي حكمة الله تتجلى في رفع الآيات الحسية، ورفع عذاب الاستئصال المترتب عليها.

لقد سأل أهل مكة رسولنا في أن يجعل لهم الصفا ذهباً وأن ينحي الجبال عنهم فيزدرعوا، فقيل له: إن شئت أن تستأني بهم وإن شئت أن تؤتيهم الذي سألوا، فإن كفروا أهلكوا كما أهلكت من قبلهم، قال: لا. بل أستأني بهم، فأنزل الله على هذه الآية: (١)

﴿ وَمَا مَنَعَنَآ أَن نُّرْسِلَ بِٱلْأَيَتِ إِلَّآ أَن كَذَّبَ بِهَا ٱلْأَوَّلُونَ ۚ وَءَاتَيْنَا تَمُودَ اللّ ٱلنَّاقَةَ مُبْصِرَةً فَظَلَمُواْ بِهَا ۚ وَمَا نُرْسِلُ بِٱلْأَيَنِ إِلَّا تَخْوِيفًا ﴿ ﴾ [الإسراء]

١ - الإمام أحمد حـ ٢٢١٧

## ❖ فهل هناك ما هو أعجب من ناقة ثمود؟

ومع ذلك فقد عقروها، وأصروا على عنادهم، واستكبروا استكباراً، وإذ يقدم القرآن الكريم موقف الضالين من قوم ثمود، فإنه يكشف بما مضى عما هو صائر، «فليست الخوارق مما يغني النبي في دعوة المكابر المفتون، إنه ليزعمها ضرباً من السحر أو السكر ولو فتح له الأنبياء باباً من السماء» قال تعالى:

﴿ وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ ﴿ لَقَالُواْ إِنَّمَا سُكِرَتَ أَبْصَرُنَا بَلَ خَنُ قَوْمٌ مُسْحُورُونَ ﴿ ﴾ [الحجر]

ومع ذلك «جاءت الخوارق طائعة محمد الله فصدقها الناس، وأبى لهم أن يصدقوها أو يفهموها على غير حقيقتها، فقد مات ابنه إبراهيم وكسفت الشمس ساعة دفنه، وتصايح المسلمون حول القبر، إنما لآية من آيات الله أن تنكسف الشمس لموت ابن محمد الطيخ فلو كان صلوات الله عليه ممن يتصيدون الخوارق أو ينكرونها لأنهم لا يستطيعون أن يدعوها لما كلفته هذه الخارقة إلا أن يسكت عنها فلا يدعيها ولا ينكرها ولكنه لم ينس في ساعة حزنه أمانة الهداية للمؤمنين بدينه، وبادرهم لساعتها مذكراً لهم بآيات الله تعالى» (۱)

قال البحاري: «حدثنا عبد الله بن محمد قال: حدثنا هاشم بن القاسم

١ - حقائق الإسلام وأباطيل خصومه عباس العقاد صــ ٥٩/ مطبعة مصر أولى
 ١٩٥٧م.

قال: حدثنا شيبان أبو معاوية عن زياد بن علاقة عن المغيرة بن شعبة قال: كسفت الشمس على عهد رسول الله الله الله على عهد الناس: كسفت الشمس لموت إبراهيم.

ولو أنه كانت تؤثر فيه مطالبة قومه الخاصة بإثبات نبوته لسكت عنها، وإذاً لحسبوها له معجزة لم يتحقق مثلها لإله النصارى ساعة صلبه، ولو كان الكَيْكُارٌ من الذين لا يقرون بالمعجزات ما قدم معجزة غير تلك التي أنكرها، ولكنه اكتفى بالقرآن الكريم دليلاً على أنه مرسلٌ من قبل الله تعالى، ليس صانعاً للمعجزات، فهو لا يملك تحديد نوع ما يجريه الله على يديه من خوارق، ولا التحكم فيه إذا جرى، لا يقدر أن يوقف معجزة تحركت أو يحرك أحداث معجزة توقفت، فالفعل المعجز دائماً بيد القدرة الإلهية توجهه كيفما تشاء، حجة على المكابرين والمستنكفين، فأمام هؤلاء تمضى وإلى أبد الدهر بارجة الإعجاز القرآني، لا يملك أحد أن يوقفها أو يبطل حركتها، ونحن الآن كما كان المعاصرون لترول القرآن الكريم، تتجلى أمام أعيننا ألوان من الإعجاز في تطابق الآيات القرآنية مع الحقائق العلمية. بينما لا يزال علماء اللاهوت منهمكين منذ عشرين قرناً في البحث عن حل مقنع للخلاف بين متى ولوقا حول نسب المسيح!

وبين فترة وأحرى يعثر المستكشفون على إنجيل لا تعترف به الكنيسة،

١ - صحيح البخاري جـ ١ صـ: ٣٥٤ حديث ٩٩٦.

ولك أن تسأل لماذا لا يعثر هؤلاء المستكشفون بالمقابل على قرآن لا يعترف به المسلمون؟ ذلك أن القرآن كلام الله لن يقدر بشر أن يأتي بمثله، بينما لو شاء النصارى أن نؤلف لهم أناجيل فعلنا، لأن كاتبيها بشر مثلنا. وقد حاول بعض المشركين أن يأتوا بمثل القرآن فما استطاعوا، وكان آخر ما صنعوا كتاب الفرقان الحق، فكان صنيعهم برهاناً على صدق التحدي، واستمرار الإعجاز، فقد أكدوا بجهلهم علم الله، وبعجزهم قدرة الله، ولو أمسكوا ما ظهر ذلك كما هو الآن، فعندما يوضع صنيعهم بجوار القرآن الكريم يزداد المؤمنون إيماناً على إيمالهم، ولو قلنا: إن محمداً هو صانع القرآن، وأكد الواقع عجز هؤلاء عن الإتيان بمثل ما جاء به، كان محمد الذي ينسبون إليه القرآن صانعاً للمعجزات، لكننا نؤمن بعجز محمد وغير محمد، فهو التَكِيُّكُمُّ له حد من الفصاحة ينتهي إليه، وأما القرآن الكريم فقد خرج عن حدود القدرة البشرية في البيان، وبلغ حد الكمال الذي لم يصل إليه أديب في لغة من لغات العالم في تاريخ الإنسانية.

فرسالة الإسلام ممتدة زماناً ومكاناً، ولهذا وجب أن تكون الآية المؤيدة لها كذلك، فكانت دون سائر المعجزات كلاماً يتلى أبد الدهر، ولم تكن الحكمة أن يأتي بمعجزات حسية تنتهي بعصره، وتكون قابلة للتشكيك بعد عصره، فكانت معجزة تحمي ما سبقها من معجزات وقتية، ومن ينكر إعجاز القرآن فلينكر ما تضمنه من معجزات لموسى وعيسى، والتي ينكر إعجاز القرآن فلينكر ما تضمنه من معجزات لموسى وعيسى، والتي لا يمكن إثباةا من طريق آخر، فقد أصبحت المعجزات التي يتشدق بما النصارى أخباراً تاريخية. ولو لم يكن القرآن الكريم قد ذكر منها ما ذكر

لما كان في مقدورنا أن نجزم بأن المسيح فعل منها ما فعل في ظل تضارب الأناجيل واختلافها حول عدد المعجزات وترتيبها وتفاصيل أحداثها.

فقد بالغت الأناجيل في معجزات المسيح حتى ظن كاتب الإنجيل الرابع أنها لو كتبت واحدة واحدة فإن العالم لن يسع المكتوب. ومع ذلك لم يسجل منها سوى ثمان معجزات ظناً منه أنه بالإمكان أن تحدث تلك المعجزات إيماناً راسخاً في قلوب معاصريه، وعبثاً يمكن أن تحقق حكاية معجزة ما لم تحققه المعجزة نفسها، فاليهود الذين شاهدوا المعجزات بأم أعينهم لم يعترفوا بدين المسيح، والذين صدقوها لا يزالون مختلفين حول حقيقة المسيح، ولا تذكر الأناجيل أن المسيح هو صانع المعجزات بذاته، ولا تدعى أنه إله، وللفصل بين قدرة الله وعجز المسيح كانت كلما ذكرت عدداً من المعجزات تعود لتعلن أنه لا يستطيع إظهار معجزة واحدة تقنع اليهود، ولا حتى إبليس، فقد طلب إبليس منه على سبيل الامتحان معجزتين(١)، فما أجاب بواحدة، واعترف في الثانية أنه لا يليق بالمربوب أن يجرب ربه، بل مقتضي العبودية مراعاة الأدب وعدم التحربة. ولو طلب المسيح من إبليس أن يلقى بنفسه من السماء السابعة على سبيل التعجيز لفعل وما حدث له سوء، فأي شيء كان يخيف إله آل بوش من القفز من فوق حبل من جبال فلسطين لو كان قد مشى فعلاً على الماء، وأي شيء يحول دون أن يجعل الحجر يتحول في يده خبزاً لو كان بالفعل قد استطاع أن يحول الماء إلى خمر كما يدعون؟ .

۱ - متى ٤ : ٣ - ٩

إنه ليعجز عن هذا وذاك، كما يرفض أن يلبي مطالب اليهود المتكررة، ويصر أمامهم على أنه لن تصدر عنه معجزة إليهم البتة.

ورغم أنه قطع أملهم في الحصول على أية معجزة بقوله: (لن يعطى هذا الجيل آية) استمروا في الإلحاح حتى أجاهم بآية يونان النبي (۱) فطلب الكتبة والفريسيون معجزة فما أظهرها أمامهم ولا أحالهم إلى معجزة سبقت منه، رغم أنه كان قد فعل قبل طلبهم أو بعده الكثير من المعجزات، لكنه سرعان ما نعتهم بالفسق وهو الذي كثيراً ما ردد: (باركوا لاعنيكم).

وفي إنجيل يوحنا (أجاب يسوع وقال هذا هو عمل الله أن تؤمنوا بالذي أرسله، فقالوا له فأية آية تصنع لنرى ونؤمن بك، ماذا نعمل؟.

آباؤنا أكلوا المن في البرية كما هو مكتوب أنه أعطاهم خبزاً من السماء ليأكلوا)(٢)

فلم يقدم لهم آية مثل التي جاء بها موسى التَّلِيِّلِمُ عندما أنزل على شعب إسرائيل المن والسلوى، فالمسيح يأتي بمعجزة ويعجز عن أحرى، وفي وقت دون آخر، ليفصل بين قدرة الله تعالى المطلقة وعجزه الظاهر، ولكن الأتباع لم يفهموا هذا ففكروا في ترك المتبوع، بعد أن بدأ يقدم نفسه كطعام لهم: (فمن يأكلني فهو يحيى)

فاستصعب التلاميذ هذا الكلام وابتدءوا ينفضون من حوله (ومن هذا

۱- مچتی ۲۲ : ۲۸ ، ۲۹

٣٠ - ٢٩ : ٦ نه - ٢

الوقت رجع كثيرون من تلاميذه إلى الوراء و لم يعودوا يمشون معه). [يو ۱۹ / ۲۰، ۲۲]

فأي معجزة فعلها المسيح وأقنعت اليهود؟ وأي معجزة فعلها حالت دون رجوع أصحابه من خلفه؟

لقد أطعم خمسة آلاف من خمسة أرغفة وسمكتين، وفي النهائية لم يزد أتباعه عن مائة وعشرين من جهلة الصيادين، فأين ذهب أربعة آلاف وثمانمائة وثمانون شخصاً أكلوا من سمكه؟

وأين اختفى المائة والعشرون لحظة الصلب؟

أين هم الذين اقتنعوا بمعجزاته الحسية؟

وسواء أوقع الصلب عليه أو على غيره فقد أربك الأتباع وغير الأتباع، وأبطل صلبه ما كان قد حرى على يديه من معجزات!



## ٧- الزعم بأن المعجزات لا تنطلي إلا على السذج.

يدعي في صـ ٢٠٧ من الترجمة أن أتباع النبي الأكثر سذاجة عزوا اليه عدة معجزات كشق القمر وتقدم الأشجار للقياه، ونبع الماء من بين أصابعه، وإخبار كتف الضأن له ألها مسمومة، وغير ذلك، لكن الكتاب الموثوق بهم لم يوردوا هذه المعجزات، والمعجزة التي أكدها هو نفسه وأنصاره الأذكياء هي القرآن الكريم.

## الله على هذا نقول:

يعود القس ليكذب هنا ما قاله في الشبهة السابقة، فقد رأيت كيف ظن أن النبي على كانت تؤثر فيه مطالب قومه الخاصة بإثبات نبوته، لأنه لم يملك ما يقنع قومه بصواب ما جاء به، والآن يخرج علينا بقائمة من المعجزات كشق القمر وتقدم الأشجار للقياه، ونبع الماء من بين أصابعه، وإخبار كتف الضأن له أنها مسمومة، فيسرد علينا معجزات يدعي أتباعه في نسبتها إليه، وهل أتباع عيسى يفعلون أكثر من هذا الإدعاء؟.

ولعمري .. إن ادعاء أصحاب محمد الله لا يتطرق إليه شك، ذلك ألهم شهود عيان، بينما لا يقطع باحث بأن مدويي معجزات المسيح كانوا شهود عيان؟.

ولعمري. كيف لا تنطلي هذه الادعاءات الحسية إلا على السذج، وقد انطلت عليكم معجزات مشكوك في نسبتها إلى المسيح واتخذتموه على أساسها إلها، مع أن الأناجيل تتناقض فيها من كل الوجوه.

فتأمل معجزات إخراج العفاريت من أجساد المجانين، وحاول أن تفرق بينها وبين ما يقوم به دجاجلة الأحياء العشوائية.

تأمل كيف تملأ معجزات إخراج العفاريت الأناجيل الثلاثة الأولى، ويخلو منها الإنجيل الرابع الذي وصف المعجزات بألها لو كتبت واحدة واحدة فإن العالم لن يسعها من كثرتها، فهل وضع في اعتباره هذا اللون من المعجزات الذي يتشابه مع أفعال الدجاجلة والمشعوذين؟.

ومع ذلك فجميع المعجزات التي ذكرتها الأناجيل لا ينطبق عليها شروط الإعجاز:

فمعجزة تحويل الخمر، لا تعتبر معجزة لأنها تعتمد على شهادة السكاري.

ومعجزة مشى المسيح على الماء تمت بالليل فلم يتم التيقن منها.

ومعجزة إسكات الريح تحتاج إلى تكرار في أوقات يحددها من يتحداهم حتى لا يظنوا أنها تغير في الطقس!

ومعجزة شفاء ابن رجل من حاشية الملك أجراها المسيح عن بعد، وحسب تقدير التفسير التطبيقي كان ابن خادم الملك على بعد ٣٦ كيلو متراً تقريباً، وكان هذا الابن مريضاً بالحمى، والحمى ليست من الأمراض المستعصية، وإذاً فلا تستحق أن تسجل كمعجزة، لأنها لم تحدث أمام أتباعه، ولم يتحد بها أحداً من مكذبيه، فلو ادعى أحد أنه شفى مريضاً على هذه الصورة لن يلتفت إلى ادعائه؟

وأما معجزة شفاء مشلول بيت حسدا، فكانت متحققة لكل الناس

بالبئر قبل المسيح. فماذا لو قال قائل: إن المسيح حصل على بعض الماء لحظة تحريك الملاك للماء، ثم رشها على حسم هذا الرجل الكسيح بعد ذلك فقام ومشى!

ومعجزة شفاء الأعمى منذ ولادته قامت حولها اعتراضات كثيرة من المعاصرين لها، وتمثلت في عدم التعرف على شخص الأعمى:

- فبعضهم قال هو.
- وبعضهم أفتى بأنه غيره، فتفتيح البصر غير ملامح وجهه.

، ولم ير لا هؤلاء ولا أولئك المعجزة لحظة وقوعها، وإنما أحد المجهولين ربما يكون هو الذي رآها، وهو الذي قاد الأعمى إلى بركة سلوام. إن سلمنا بوجود ما يسمى بـــ (بركة سلوام)

ومعجزة إخراج لعازر من قبره انفرد بما يوحنا، ولم يشاهد أصحاب المسيح فصولها كاملة، فالذين شاهدوا المقدمة لم يروا النتيجة، والذين شاهدوا النتيجة لم يروا المقدمة، والمعجزة الحقيقية لا تكون إلا بإحياء ميت يتحلل حسده، وتنبعث منه رائحة الموت، كما حدث على عهد موسى التَّكِينُ ﴿ فَقُلْنَا ٱضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا ۚ كَذَالِكَ يُحِي ٱللَّهُ ٱلْمَوْتَىٰ وَيُرِيكُمْ مُوسى التَّكِينُ ﴿ فَقُلْنَا ٱضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا ۚ كَذَالِكَ يُحِي ٱللَّهُ ٱلْمَوْتَىٰ وَيُرِيكُمْ مَوسى التَّكِينُ ﴿ فَقُلُونَ هَا ﴾ [البقرة]

فلا بد للتحقق من المعجزة أن يرى الناس جثة لعازر وهي تتحلل وتنبعث منها الروائح المنفرة، فالتأكد من موته هو الذي يجعلهم يحكمون على المعجزة، فتدبر قوله (ويريكم آياته) إن الرؤية الأساس في كل معجزة فإذا تركتها الأناجيل (وقد فعلت) فقد تركت المعجزة.

ومعجزة إقامة ابنة (يايرس) من الموت<sup>(۱)</sup> وإقامة ابن أرملة نايين<sup>(۱)</sup> يتشكك فيهما الشراح، ألا يمكن أن تكون حالتهما مجرد إغماء وليس موتاً حقيقياً؟

ابنة يايرس أقيمت من على الفراش، وابن أرملة نايين كان محمولاً على النعش، ولو قلنا إلها حدثت في الصيف فإن حو الشرق الحار يدفع أهل الميت إلى الإسراع بتجهيزه للدفن، وحمله إلى مقره الأحير، حوفاً من سرعة تحلل الحسد، وكم من حالات إغماء حدث فيها الدفن خطأ.

لهذا كله لم تقم رسالة نبينا على مثل تلك المعجزات الحسية حتى لا تتحول إلى أحبار تاريخية يختلف الناس حول سندها ومتنها، وما هي إلا معجزة عقلية حيرت العقول، وأخرست الألسنة، وانتقل الله الرفيق الأعلى مخلفاً وراءه تحد لا ينتهي بزمن، فليأت القس بوش أو الآتون من أحفاده بحديث مثل القرآن الكريم. لقد آتاهم ربك بما لا قبل لهم به.

إنهم لم ولن يفعلوا، وسيظلون مكتفين بوصف من يتحداهم بالذكاء، لماذا؟

ذلك أنه حسم أمره، فحرمهم متعة الجدل.

وأما معجزاته على من نحو تقدم الأشجار للقياه، ونبع الماء من بين أصابعه، وإخبار كتف الضأن له ألها مسمومة وغير ذلك من معجزات حسية، فقد وقعت دون تحد سابق من الرسول، وبالتالي دون عجز لاحق

١ - [متى ٩: ١٨ -٢٦] و[مرقص ٥: ٢٢-٤] و[لوقا ٨: ٤٠ -٥٦]

٢ - [لوقا ٧: ١١ - ١٦]

من الكافرين، ولم يكن المقصود منها سوى زيادة إيمان المؤمنين، والترويح عن أنفسهم في أحرج الأوقات، ولهذا لم يدفع بما في وجه الكافرين، ولكنها مع ذلك وردت في الكتب الموثوق بما يما لا يدع مجالاً للشك فيها، بل إن أضعف طرقها هي أقوى بما يفوق كل تقدير أصح أسفار الكتاب المقدس، فلليوم لا يستطيع باحث على ظهر الأرض – وأنا على وعي بما أقول – أن يقطع بأن كاتب إنجيل متى الحالي هو أحد تلاميذ المسيح، ولا أن ما كتبه متى هو الإنجيل الحالي، ولا تكاد تجد اليوم عالماً مسيحياً يعتقد أن يوحنا تلميذ المسيح الصياد العامي هو كاتب الإنجيل الرابع. وقل نحو هذا عن مرقص بن بطرس أو تلميذ بولس، وإن شئت كذلك أضف إليهم لوقا، ولأي شخص عادي أن يتحدى علماء اللاهوت أن يأتوا ببرهان يقطع بنسبة هذه الأناجيل إلى مؤلفيها، برهان واحد يقنع السذج من المسلمين أو العقلاء من غير المسلمين.

والحق الذي يجهله هؤلاء هو أن النبي على ما تحدى إلا بمعجزة القرآن الكريم، ذلك أنك لن تبحث عن نجوم خافتة خلف شمس ساطعة، فقد طلعت شمس الحقيقة، فحجبت ما خلفها من عجائب كانت فيما مضى تبهر أهل البلادة، فالقرآن الكريم معجزة في الرسالة، وهو المعجزة الوحيدة التي استمرت بعد غياب صاحب الرسالة، وقد يظن البعض إمكانية أن يأتي بعد العصور الأولى من يلبي التحدي، ولكن مرور أربعة عشر قرناً يطع أمل الضالين، ونحن نثير حماسهم دائماً بينما المعجزة ماضية في التحدي، حامعة أصول الرسالات وأعمال الأنبياء في نسيج واحد،

تتحدى بذاتها ولا تحتاج إلى براهين خارجة عن ذاتها، في حين أن الكتب السابقة هي مجرد قصص تاريخية تفتقر في إثباتها إلى براهين داخلية وخارجية، والأناجيل ما هي إلا قصص بطلها المسيح التَّلِيُّلِمُ أما الأنبياء قبل المسيح فلا يعرف كاتبو هذه القصص من أخبارهم شيئاً.

والمتأمل للأناجيل الأربعة يشعر أن كاتبيها قد بالغوا في عرض المعجزات، فكل من تخيل أمراً عظيماً ظن أن المسيح قد فعله، وتحولت حياة المسيح إلى أسطورة شعبية، في الوقت الذي يعتقد المسلمون أن المسيح صاحب رسالة، وله تعاليم واضحة الهدف والغاية، وأنه قدم أدق الحلول لأعقد مشاكل عصره، وأنه لم يكن عمله الأوحد تسلية الناس بأفعال خارقة لما اعتادوه من عادات.



## ٣- الزعم بأنه الطِّير لم يكن بحاجة إلى معجزات لأن السيف أغناه.

يدعي في صـ ٢٠٧ من الترجمة أن عقيدة النبي في كانت قائمة على أن الله أرسل موسى وعيسى مزودين بقوة صنع المعجزات، ومع ذلك فإن الناس لم يؤمنوا، لذا فإن الله أرسله بوصفه نبياً من نوع آخر مكلف بفرض العقيدة الصحيحة بقوة السيف، بالتالي فقد أصبح السيف الأداة الوحيدة لفرض الرسالة.

# 🕸 ورداً على هذا نقول:

المسلمون يؤمنون أن الله أرسل رسوله محمد التَّلِيِّلاً بمعجزة القرآن الكريم لينذر من كان حياً ويحق القول على الكافرين، ولكن القس بوش يعتقد أن المسيح استخدم معجزاته لإقناع الناس وأن محمداً استخدم سيفه لإجبار الناس، وقد يضطرنا هذا إلى قول ما قيل، فقد وهب الله تَعَلَّلُ معجزات لموسى، ولعيسى معجزات، وبهذه المعجزات أقام حجته على المكذبين، ولكن يؤسفنا أن معجزات المسيح في الأناجيل أصبحت مخالفة لمنطق التعجيز:

فهي تحدث في غير وقتها، مثل المشي ليلاً على الماء. أو تتشابه مع الفعل النادر مثل صيد السمك الكثير. وأحياناً لا يمكن التيقن منها مثل شفاء نازفة الدم.

وأحياناً تحدث بعيداً عن الناس مثل إخراج الدراهم من فم السمكة. وأحياناً تكون بوسائل غير لائقة مثل طلاء عين الأعمى بالطين. وأحياناً يطغى عليها الخيال مثل خروج أجساد القديسين من الأرض. وأحياناً لا يقع التحقق منها، ومن هذا النوع معجزات إحياء الموتى، فلعازر لم يتم التحقق من موته لحظة إحيائه، فالذين شاهدوا دخوله القبر ليس هم الذين شاهدوا خروجه منه. ولا نعرف لحظة ناداه وهو في القبر أكان حياً أم ميتاً؟.

لهيك عن معجزات إحراج العفاريت من المخابيل وغير ذلك.

إننا ننكر كل (معجزة) تقلل من قَدْرِ ومكانة المسيح، أو كل معجزة لا تكون قاطعة الدلالة، وتدور حولها الشبهات والتكهنات. ومن ألوان المعجزات التي تقع تحت هذا الخط: شفاء بعض المرضي الذين لا يعانون أمراضاً مستعصية، كمن به داء الحمى، وتذكر الأناجيل الكثير من هذا النوع كشفاء حماة بطرس، وشفاء ابن خادم الملك الذي أشرف على الموت، ويُذْكَر أنه كان مريضاً بالحمى، ويحتمل أنه كان مريضاً بالحصبة، وهذا المرض وذاك ليس مما يستعصى على عمل الأطباء.

إنه لمن المؤسف حقاً أن يعظ قسيس الناس بأن المسيح شفى نازفة الدم، فكيف تأكد الرجال من نزول الدم من فرجها ثم انقطاعه بعمل المسيح! إنه لمن المؤسف أن يدعي إنسان أن المسيح لعن شجرة التين، فحقت عليها لعنة اللعنة وجفت في وقت لو حرك أحدهم جذعها لجفت وما احتاج الأمر إلى معجزة، ولو أحياها المسيح بعد موت لكانت هذه هي المعجزة التي تنسجم مع الهدف من دعوته، وحاجة أتباعه إلى ما يسد رمقهم!

إنه لمن المؤسف حقاً أن يظل يتشدق النصارى بهذه الأحبار على ألها دليل لا يقبل النقض على كون المسيح إلهاً، بينما المسيح نفسه لم يعول عليها كبرهان على صدقه، بل قال: «سيقوم مسحاء كذبة وأنبياء كذبة ويعطون آيات عظيمة وعجائب حتى يضلوا المختارين» [متى ٢٤: ٢٤] فهذا هو قوله في ما يتخذه الضالون المضلون دليلاً على لاهوته، وهو مع ذلك لم يقدم المعجزات استناداً إلى قوته الذاتية بل إلى قوة الله حل في علاه «الحق الحق أقول لكم لا يقدر الابن أن يعمل من نفسه شيئا إلا ما ينظر الآب يعمل» [يوحنا ٥: ١٩].

وإذا لم تعد المعجزات الحسية تقنع الناس، وبدأ يختلط أمرها عليهم، فقد أرسل الله معجزة لا يلتبس على الناس أمرها، فليس لهم فيها إلا الإيمان أو المكابرة، وإني أعجب كيف يتشدق النصارى بأن محمداً لم يأت بمعجزة والقرآن يتحداهم منذ أربعة عشر قرناً أن يأتوا بحديث مثله، وددت لو فهم كل مسيحى هذه الآية:

﴿ فَلْيَأْتُواْ كِلَدِيثِ مِتَّلِهِ ] إِن كَانُواْ صَلِقِينَ ﴿ ﴾

ماذا نفعل حتى يفهموا قوله تعالى:

﴿ قُل لَّإِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَاذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا

يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ، وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا ١٠ [الإسراء]

إننا نقول لهم ذلك فلا يجيبونا بالتحدي، ويرددون أنتم رفعتم السيف، فماذا نفعل لهم وقد عجزوا عن تحدي القرآن الكريم، وأصروا على الكفر

والبهتان، وزادوا في تماديهم محاولين القضاء على توحيد الله تعالى، فهل لو جاءت أمريكا بجيوشها الجرارة من العسكر والمنصرين نلوم الإسلام لأنه شرع السيف دفاعاً عن وحدانية رب العالمين، في العراق وفي فلسطين، في أفغانستان وفي لبنان، وفي كل مكان تطأه أقدام المشركين.

ولكن المكذبين لا يفترون عن ترديد الأكاذيب، فمن أكاذيبهم أن الله ثلاثة، وأن من يوحد الله إنما يعمل على نشر دينه بالسيف، ولكن شاء ربك أن لا يجعل في يد الموحدين في هذا العصر سيفاً حتى للدفاع عن أنفسهم ليقيم الحجة بما هو كائن إذ لم يقتنع آل بوش بما كان.



#### ٤- التشكك في حادث شق الصدر.

يزعم أن الكتاب المسلمين ابتدعوا حكايات توصف بالغباء، ومنها أن ملكين أخذا النبي في طفولته، وشقا بدنه بسكين، واستخرجا قلبه، وضغطا عليه وعصراه حتى استخرجا منه الفساد الأصلي. (أو المتأصل في الإنسان) فتساقط على هيئة قطرات نتنة ثم أعادا قلبه إلى موضعه طاهراً نقياً، أما الجرح الناتج عن شق البدن فقد التأم بشكل إعجازي، لذا فإن أخلاقه ظلت فوق أخلاق الجنس البشري، ويعلق على ذلك بقوله:

(لكننا نحد هنا أن تاريخ حياته وصفحات القرآن الكريم تمكننا من النظر إلى هذه الأمور التي نسبوها إليه من خلال إنجازاته الشخصية ما يجعلنا نتشكك فيها للأبد. [انظر صــ ٣٥٤ من الترجمة]

ورداً على هذا نقول:

قد يكون عقل القس بوش لا يقبل بمثل هذه الأمور، ونحن نحييه على ذلك، إلا أنه يجب أن لا ينتكس فيؤمن بشق الأرض وحروج أحساد القديسين منها، فقيامة أحساد القديسين وحروجهم من القبور هو أعجب من شق صدر إنسان حي على هذه الأرض، ومع ذلك فحادثة شق الأرض وحروج الموتى منها يرويها متى بلا هدف ولا معنى على هذا النحو: «وإذا حجاب الهيكل قد انشق إلى اثنين من فوق إلى أسفل، والأرض تزلزلت، والصخور تشققت، والقبور تفتحت، وقام كثيرٌ من أجساد القديسين الراقدين، وخرجوا من القبور بعد قيامته، ودخلوا المدينة المقدسة وظهروا لكثيرين» [متى ٢٧: ٥١ - ٥٣]

ولك أن تتحدى باحثي المسيحية أن يثبتوا أن أحد أصحاب المسيح كتب هذه الحكاية أو كان على علم ها؟ إنها لو حدثت لملأت كتب التاريخ وما انفرد هما متى اليوناني وليس متى العبراني الذي تحدث عنه بابياس.

ولك أن تتحدى القوم كذلك أن يأتوك بفكرة معقولة في المسيحية!

ابتداء من الثالوث، إلى صلب الإله، إلى حبل عذراء بالإله! وإن صدق بكل هذا فكيف لا يصدق بشق صدر النبي الله الإن صدق بالمستحيل في حقه تعالى فكيف يكذب الجائز في حق رسوله؟ ينبغي أن لا يكون انتقائياً فيما يأخذه أو يدعه من هذه الأمور، فليس أمامه إلا الكفر بالمستحيل، وليصدق بعد ذلك أو ليكذب بما هو جائز في حق رسله، ولو توقف الأمر على مجرد تكذيب أو تصديق هؤلاء فإن عقيدة التوحيد باطلة لأنهم لا يصدقون بها، ولو قصد اليقين استخدم الشك المنهجي، والعاقل هو من يشك ليتيقن، وليس هو من يتخذ الشك هذفاً، فأي صدر حدث له هذه الشق؟.

إنه صدر سوف تمر من خلاله رسالة السماء إلى أهل الأرض جميعاً، سوف يتلقى وحي الله تعالى، وسوف يحفظ كلام الله ويبلغه لخلقه دون زيادة ولا نقصان، لقد كان يسمع جبريل وحوله أصحابه لا يسمعون، ويعي عن جبريل ومن حوله لا يدرون، ذلك أن ربه قد هيئه لتلقي الذكر الحكيم، كما يهيئ الإنسان أجهزة التلقي اللاسلكي لتستقبل الرسائل الصوتية والمرئية، ولكنه التَكْفِيلُمُ يختلف عن تلك الآلات فهو يعقل ما يرد

إليه، وما يترل عليه ليس إلا كتاب يتحدى الإنس والجن!.

تأمل كيف تترل سورة الأنعام كاملة على قلبه ليكون المنذرين!.

تأمل كيف قرأها على أصحابه بعد أن رفع عنه حبريل؟.

لقد كان يحرك لسانه حتى يحفظ ما يتلقاه من جبريل ، فترل قوله تعالى ﴿ لَا تَحُرِّكُ بِهِ عَلَىٰ اللَّهُ وَقُرْءَانَهُ وَهُوْءَانَهُ ﴿ لَا تَحُرِّكُ بِهِ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْءَانَهُ ﴿ فَا اللَّهُ اللَّ

(القيامة ١٦ - ١٩-٠)

فصدره قد هيأه الله حتى إذا قرأ عليه جبريل فلا ينسي، فيقرأ على أصحابه دون زيادة ولا نقصان. وبهذا أصبح صدره في فريداً في اليقظة والتعلق بالله تعالى، فربك هيأه لتلقي معجزة، فكان في تنام عيناه ولا ينام قبله، وقد وعي القرآن الكريم وهو أمي لا يقرأ ولا يكتب، بخلاف موسى وعيسى، فإن كتابيهما ليسا بمعجزة، مما أتاح للمزورين النسج على منوالهما، والإدعاء بأن التقليد هو الأصل، فأصبح السفر الواحد أسفاراً، وقد تسأل لماذا لم يشق صدر موسى العلي ولا حتى عيسى شق له صدراً، ومع ذلك أنزل الله التوراة على موسى والإنجيل على عيسى؟.

نعم. ولكن محمد على يختلف عنهما وعن باقي الأنبياء في أن ما تلقاه هو معجزة، فهو يحتاج إلى إعداد روحي ونفسي يختلف عن سائر الأنبياء، لأنه كما يقول حل في علاه:

﴿ إِنَّا سَنُلِّقِي عَلَيْكَ قَوْلاً تَقِيلاً ﴿ ﴾ (المزمل)

فأبسط ما نتحيله لمن تلقى هذا القول الثقيل أن يكون قد حدث له ما عرفنا وربما أكثر.

ثم إن الأنبياء كانوا يتهيئون لتلقي كلام الله غير المتحدى به بالصوم أياماً متواصلة منعزلين عن الخلق، متصلين بالخالق، حتى تسمو أرواحهم، وتصفو نفوسهم، فهذا موسى وعده ربه أربعين ليلة فلما أتمها صائما أوحى الله إليه بالتوراة، قال تعالى:

﴿ ﴿ وَوَاعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلَثِينَ لَيْلَةً وَأَتْمَمْنَاهَا بِعَشْرٍ فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ }

أَرْبَعِينَ لَيْلَةً وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَارُونَ ٱخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ وَلَا

تَتَّبِعْ سَبِيلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ ﴾ (الأعراف)

وكان قد تلقى الصحف الأولى قبل ذلك وهو في طريق عودته من مدين إلى مصر، وما احتاج الأمر إلى أكثر من أن يخلع نعليه لأنه بالوادي المقدس طوى.

وهكذا عيسى التَّلِيُّ تلقى الإنجيل بعد أن صام أربعين يوماً وهي تلك الحادثة المعروفة والمحرفة في الأناجيل تحت اسم تجربة البرية، وبينما هيأ الله نبيه محمداً على يد الملائكة الأطهار تلقى المسيح إعداده في هذه التجربة بحسب الأناجيل على يد الشيطان، وعندنا أن المسيح بعدما تم إعداده روحياً، وسمت نفسه تلقى الإنجيل مصدقاً لما بين يديه من التوراة، فلما عاد إلى قومه كان كل ما يتكلم به من أجل توحيد الله، والبشارة بملكوته صادراً عن هذا الإنجيل، فلما بلغ ما أوحاه الله إليه صعد إلى السماء.

فهل تلقي القرآن الكريم كالتوراة والإنجيل يكفي أن يصوم النبي أربعين يوماً ليتلقاه أم لا بد من إعداد خاص لمن يتلقى معجزة المعجزات وآخر كتب السماء؟.

لا مانع أن تكون بعض هذه الوسائل شق صدره الطّيّل وتطهيره من عوائق الدنيا، ليكون خالصاً لدين الله تعالى. فشق الصدر حائز عقلي وقد وجد ما يبرره في الواقع، وعليه أدلة ثابتة في السنة، فقد خدم أنس الرسول عش عشر سنين حدثه فيها عما وقع قبل النبوة و لم يكن النبي عندنا متهماً بالكذب على نفسه، ولا أنس في الرواية عنه، وثبتت الرواية بالنقل الصحيح بما رواه مسلم بسنده عن أنس أن رسول الله الله أتاه حبريل، وهو يلعب مع الغلمان، فأخذه فصرعه فشق عن قلبه فاستخرج القلب، فاستخرج منه علقة، فقال: هذا حظ الشيطان منك، ثم غسله في طست من ذهب بماء زمزم، ثم لامه ثم أعاده إلى مكانه، وجاء الغلمان إلى أمه — يعني ظئره — فقالوا: عن محمد قتل قتل، فاستقبلوه وهو منتقع اللون) (١).

وقد تكررت هذه الحادثة مرات في حياته الله ووردت إشارة إليها في القرآن الكريم في أول سورة الشرح كما روى البيهقي عن سعيد بن أبي عروبة (٢).

فلم يبتدع المسلمون هذا الرواية، ولكن آباء الكنيسة ابتدعوا الدين،

١ - مسلم باب الإسراء ١ / ٩٢ / الرحيق المختوم صـ ٦٥

٢ - دلائل النبوة جـ ٢ صـ ٦

أصوله وفروعه، وجاء الأبناء يحرفون ما ابتدعه الآباء، ولم يقتصر أمرهم على دينهم بل سعوا إلى تحريف الإسلام المحفوظ بمصدريه القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة، ومن تحريفات القس بوش أن الملكين شقا بدنه بسكين، والسكين لا ورود لها عندننا، وأيضاً زعمه أن الملكين استخرجا منه الفساد الأصلي، وهو يريد أن يدس في ديننا مرادفاً جديداً للخطيئة الأصلية التي يقوم عليها دينه، وبهذا يعود بنا إلى منبع الجهل المسيحي الذي أجمعت العقول على عدم الاقتناع به.



## ٥- الزعم بتحول النبي ﷺ عن الجذع لأنه لم يعد يليق بمقامه.

يدعي أن النبي على بناء مسجد المدينة لم يكن يتخذ سوى جذع نخلة مثبت عمودياً، ولكن هذا الجذع لم يعد الآن يليق بمقامه، فأمر بإقامة منبر بناء على مشورة إحدى زوجاته. [صـ ٣٢٠ من الترجمة]

# 🕸 ورداً على هذا نقول:

الأصل أن يكون الخطيب على مكان مرتفع، أحياناً كان العرب يمتطون ظهور الإبل عند إرادة الخطابة، والمسيح صعد السفينة وجلس الناس على الشاطئ يستمعون، وبكل أسف لا تخبرنا الأناجيل: هل تم هذا بناء على مشورة زوجته أم لا؟.

بل تجمع الأناجيل الأربعة على أنه ركب حماراً ولا يخبرنا إنجيل منها عما إذا كان قد بنى عما إذا كان قد بنى كنيسة؟ أو صنع منبراً أم لا؟.

ولهذا فما هي إلا كلمات أطلقها للصيادين قبل أن يقع في قبضة أعدائه اليهود.

ولهذا اضطر القوم أن يشيدوا كنائسهم على هواهم، فوضعوا فيها الأرائك الخشبية، وزينوها بالصلبان، حشبية ومعدنية، فضية وأحياناً ذهبية، رافعين على الجدران صوراً لفتاة جميلة تختلف ملامحها بين صورة وأحرى، تحمل طفلاً ذا طلعة تبهر الناظرين، ثم راحوا يعبدون الطفل معتقدين أنه ربهم، وبعضهم عبد العذراء حاملة ووالدة ومرضعة وحاضنة ربهم!

ولك أن تتحدى القوم أن يثبتوا أن يكون ربهم قد وقف على المذبح أو

أحرق بخوراً أو ترأس قداساً أو غير ذلك مما يمارسونه اليوم من طقوس وتدخينات.

ولكن حول وجهك تجاه الإسلام، لترى محمداً على يبني مسجداً، ويؤم المسلمين فيه طوال حياته، ويتخذ من جذع النخل منبراً، وإذ تطور الأمر صنع له أعواد يقف عليها ليشرق بوجهه الشريف على أصحابه كل جمعة، فحن الجذع (۱) إليه، والمعجزة إنما هي في سماع الصحابة لذلك، وإدراكهم لإحساس الجماد وتجاوبه مع العبادة الاختيارية، وليس كما يحسب الغافلون أن الجذع لا إحساس فيه، فعبادته التسخيرية انسجمت مع عبادة الرسول الاختيارية، فالخالق واحد، والكون كله نبات وحيوان وجماد يسبح بحمده تعالى، بلسان الحال أو بلسان المقال لمن لا يفقهون حالهم، وقد كانت الجبال تردد التسبيح خلف داود الني ﴿ وَلَقَدَ حَالَمَ مَا فَضَلاً مَا يَحِبَالُ أُوبِي مَعَهُ وَٱلطَّيْرَ وَأَلَنَا لَهُ ٱلْحَكِيدَ ﴿ وَلَقَدَ (سبأ)

ولا يعرف النصارى عن يهوذا أكثر من قصته مع ثامار، ولا عن داود أكثر من قصته مع زوجة أوريا، وما اضطروا إلى معرفة هذه القصة أو تلك إلا لألها تشرح لهم كيف جاء المسيح، وقد اعتادوا أن يعلمونا حتى الإسلام، والإسلام عندنا ليس كالنصرانية عندهم، فنظرته إلى المخلوقات تختلف عن سائر الأديان، فالنصراني يطلب من الآب في صلاته الخبز

١ – أصل الحنين ترجيع الناقة صوتما إثر ولدها. انظر / النهاية في غريب الأثر

وأشياء أخرى ولكنه لا يهتم بنفسه هل هو نجس أم طاهر، فهو لا يعرف الطهارة من الجنابة ولا غيرها، بينما الصلاة في الإسلام تمثل نهاية الانسجام في علاقة المسلم بنظام الكون، فالكون يسير وفق إرادة الله، ومن عناصره من يعبد الله بالتسخير، ومنها من يعبده بالاختيار، والإسلام وهو دين الفطرة يحقق الانسجام التام بين العبادة الاختيارية والعبادة التسخيرية:

فالمسلم قبل بزوغ ضوء الشمس يقف طاهراً بين يدي الله تعالى ليؤدي صلاة الطهر. صلاة الطهر.

والمسلم عندما يصير ظل كل شيء مثليه يؤدي صلاة العصر.

وعند الغروب يؤدي صلاة المغرب. ثم صلاة العشاء بعد غياب شفق الشمس.

وهكذا في اليوم التالي، فالصلاة تربط نشاط المسلم بحركة الكون الظاهرية، وكذلك الصيام والحج يرتبطان بحركة الشمس والقمر.

فإذاً هي عبادة منسجمة مع عجلة الكون، ترتبط بحركة الأرض والشمس والقمر، فلا عجب أن رأينا الكون يتجاوب مع عبادة المسلم كما يتجاوب المسلم مع حركة الكون. أما المسيحي فلا يتجاوب معه الكون ولا يحس به، لأنه لا يعرف الطهارة، ويصلي لأكثر من إله، وربما كان البول على ساقه وقت الصلاة.

ولا عجب أن ظهر هذا التجاوب في حنين جذع كان الرسول يصدع من فوقه بتعاليم السماء، فهل يدري النصارى أي كلامٍ كان يتلي من

فوق هذا الجذع؟

إنه ذات الكلام الذي لا زلنا نتحداهم به فلا يستطيعون، إنه كلام الله الذي تتصدع منه الجبال، قال تعالى:

﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَىٰ جَبَلِ لِّرَأَيْتَهُ وَخَشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ اللّهِ أَ وَتِلْكَ ٱلْأَمْتُالُ نَضْرِهُا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ اللّهِ أَ وَتِلْكَ ٱلْأَمْتُالُ نَضْرِهُا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ الخشر]

أما النصارى الذين كذبوا حديث عيسى في المهد فلم يترددوا في رد حنين الجذع لرسول الله على ومن الحكمة أن الله لم يوجه إليهم معجزة الجذع، وإنما ساقها إلى المصدقين بتوحيده، وأما الذين لم يوحدوه فدولهم معجزة القرآن الكريم.



### ٦- الزعم بأنه الكين مات بآثار السم.

يدعي أن النبي على حينما دخل خيبر استقبلوه استقبالاً أدى إلى نهايته، فقد دست له امرأة السم في كتف الضأن الذي قدمته له، وما كاد بشر صاحبه يأكل منها حتى تشنج ومات في مكانه، أما محمد فقد لفظ الجزء الأكبر مما مضغه، لقد نجا من الموت، لكن آثار السم ظلت في بدنه، واستعصت على العلاج، حتى مات بعد ثلاث سنوات. [ص ٣٢٠ من الترجمة]

## 🏟 ورداً على هذا نقول:

بسبب أم بغير سبب كان النبي الله في نهاية الأمر سيموت، فهو بشر، والقرآن الكريم يؤكد حقيقة أن كل البشر سيموتون، قال تعال:

﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِّن قَبْلِكَ ٱلْخُلْدَ ۗ أَفَإِيْن مِّتَ فَهُمُ ٱلْخَلْدُونَ ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِّن قَبْلِكَ ٱلْخُلْدَ ۗ أَفَإِيْن مِّتَ فَهُمُ ٱلْخَلْدُونَ ﴿ كُلُ نَفْسٍ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ ۗ وَنَبْلُوكُم بِٱلشَّرِ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةً ۗ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ نفس ِذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ ۗ وَنَبْلُوكُم بِٱلشَّرِ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةً ۗ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ [الأنبياء]

فليس مشكلة في أن البشر يموتون، ولكن المشكلة في أن النصارى يؤمنون بأن إلآلهة تموت، وتصلب وتدفن كالناس تماماً، والقضية الكلية الجارية على البشر وحتى الآلهة عندهم لا يرى فيها القس بوش سوى محمد الله الله ولا يرى ما في الحادثة من معجزة لرسول الله الله الذي اخبر أصحابه بما لا يعرفونه من أمر الشاه، فقال لهم: إن هذه الشاه تخبرني بأنها مسمومة.

والسبب الحقيقي وراء موت النبي ﷺ ليس هو السم وإن كان الرسول

قد أشار إلى تأثيره على صحته العامة، لكن موته التَّكِينَ يرجع بالأساس إلى أن رسالته قد اكتملت، وأتم الله نعمته على العالمين، فبلغ الرسالة وأدى الأمانة، وتركنا على المحجة البيضاء، ولهذا عندما نزلت سورة:

﴿ إِذَا جَآءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ۞ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًا ۞ فَسَبّحْ بِحَمْدِ رَبّكَ وَٱسْتَغْفِرَهُ ۚ إِنّهُ وَكَانَ تَوَّاباً ۞ ﴾ قال ابن عباس هو أجل رسول الله ﷺ أعلن. لقد جاء النّك لأداء مهمة، فماذا بعد انتهاء المهمة سوى العودة من حيث جاء وليس لمة مشكلة أن يموت الرسول بأية وسيلة، ولكن موت الرسول عقب انتهاء تبليغ رسالته لا قبل ذلك ولا بعده يؤكد أن السم أثر على صحته ولا دخل له في موته، ولكن القس ظن أن موت الرسول ﷺ بالسم يقلل من مكانته، ولهذا فهو لا يصدق أنه مبلغ عن الله تعالى لأنه مات بالسم، والذي يستحق أن يؤمن به في نظره هو الإله يسوع، لماذا؟

قالوا لأنه لم يمت بالسم، بل مات بالصلب.

وهكذا لا يزن النصارى الأمور بميزان واحد.

فعندهم المسيح مات مصلوباً. وبولس كذلك مات مصلوباً.

ولكنهم يعبدون المسيح ولا يعبدون بولس!

قالوا: لأن المسيح صلب كفارة عن خطايا الناس، وبولس لم يصلب لهذا الغرض.

ولو قلت لهم: وما الفرق؟ .

قالوا: المسيح هو ابن الله؟ .

فهل يمكنك أن تعثر على مسيحي في هذا العالم يخبرك عن اسم والد بولس؟ .

وإذ لم يستطيعوا أن يحددوا لبولس أباً ينسبوه إليه فلماذا لا يكون هو الآخر ابن الله؟.

بل قل: لماذا لا يكون المسيح كفارة لليهود، وبولس للأمم؟

وما المانع عندئذ أن تكون الآلهة خمسة:

الآب والابن والروح القدس، ثم ملكي صادق، وبولس إلى أن يعرفوا له أباً؟

ألا ترى ألهم في حاجة إلى مجمع يحسم هذه الخيبة بدلاً من شتم محمد ﷺ؟ ﴿ ﴿ ﴾

### ٧- الزعم بأن القصد بالمعراج محاكاة ما جاء في اليهودية.

يتوهم أن النبي ادعي أن الله آثره في السنة الثانية عشرة لبعثته برحلة ليلية من مكة إلى القدس، ومن القدس إلى السماء السابعة يصحبه فيها جبريل، وقد ابتدعها محمد — كما يدعي بوش — كي يحقق لنفسه شهرة بوصفه قديساً وربما ليرفع نفسه فوق مقام موسى كليم الله فوق الجبل المقدس. ؟ [صـ ٢٣٧ من الترجمة].

وفي صــ ٢٤٢، ٣٤٢ من الترجمة يدعي بوش كذلك أن النبي كان يقصد من الإسراء والمعراج أن يدهش أتباعه، ويضيف: ويبدو أن المدعي (ويقصد محمداً في كان يقصد التشبه بموسى قدر ما يمكنه. وأن يدخل في دينه أكبر قدر من التفاصيل الموجودة في اليهودية دون أن يدمر البساطة التي اتسم كا دينه.

وهذه الحقيقة تتمشى مع ما يمكن تأكيده من أن نسل إسماعيل كانوا ميالين إلى تقليد نسل إسحاق ويعقوب الذين نالوا بركة هذا العهد في ذراريهم.

### ﴿ وَرِداً على هذا نقول:

هكذا هو حال النصارى، الشيء الوحيد الصواب هو ما يتوارثونه عن آبائهم من عقائد صلب الإله وتثليثه، وعمل مفكري النصرانية ليس هو التثبت من حقائقهم، وإنما البحث عن أسباب البدع التي يرونها في كل دين عدا دينهم، وبدعة المعراج لها في نظرهم سببان:

الأول: ليحقق لنفسه شهرة بوصفه قديساً.

الثاني: ليرفع نفسه فوق مقام موسى كليم الله فوق الجبل المقدس. والأول هو الأكيد عندهم وأما الثاني فهو محتمل، وهكذا يعرض ما هو حاصل بيقين، وما هو محتمل الحصول بغير يقين!

وفي ذات السورة يظهر التحدي: ﴿ قُل لَّيِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ - وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ أَن يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ - وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﷺ [الإسراء]

فمعجزة الإسراء والمعراج حدثت والدليل هو هذا التحدي، وهذا أفضل مما لو حدثت والناس يرونها بأعينهم فيقول الآباء سحرنا محمد، ويأتي الأبناء لينفوا ما تشكك فيه آباؤهم، فقيام المعجزة الآن هو في المعجزة ذاتها. وقد ذكر القرآن الكريم الإسراء صراحة، وروت كتب السنة

بالأسانيد المتصلة تفاصيل قصة المعراج عن النبي على:

روى البحاري: حدثنا هدبة بن حالد: حدثنا همام عن قتادة:

وقال لي خليفة حدثنا يزيد بن زريع، حدثنا سعيد وهشام قالا حدثنا قتادة:

حدثنا أنس بن مالك عن مالك بن صعصعه رجب الله عنهما قال: قال النبي على: بينا أنا عند البيت بين النائم واليقظان وذكر يعني رجلا بين الرجلين فأتيت بطست من ذهب ملئ حكمة وإيمانا فشق من النحر إلى مراق البطن، ثم غسل البطن بماء زمزم ثم ملئ حكمة وإيمانا وأتيت بدابة أبيض دون البغل وفوق الحمار البراق فانطلقت مع جبريل حتى أتينا السماء الدنيا.

قيل من هذا؟ قال: حبريل. قيل: من معك؟ قيل: محمد. قيل: وقد أرسل إليه؟ قال: نعم. قيل: مرحبا به ولنعم المجيء جاء، فأتيت على آدم فسلمت عليه فقال مرحبا بك من ابن ونبي.

فأتينا السماء الثانية قيل: من هذا قال جبريل. قيل من معك؟

قال: محمد ﷺ. قيل: أرسل إليه؟

قال: نعم. قيل: مرحبا به ولنعم المجيء جاء. فأتيت على عيسى ويحيى فقالا: مرحبا بك من أخ ونبي.

فأتينا السماء الثالثة قيل من هذا قيل جبريل قيل من معك قيل محمد قيل: وقد أرسل إليه؟ قال: نعم. قيل مرحبا به ولنعم المجيء جاء فأتيت على يوسف فسلمت عليه قال مرحبا بك من أخ ونبى .

فأتينا السماء الرابعة قيل من هذا قيل جبريل قيل من معك قيل محمد وقتل المحمد وقد أرسل إليه؟ قيل: نعم. قيل: مرحبا به ولنعم المحيء جاء، فأتيت على إدريس فسلمت عليه فقال مرحبا من أخ ونبي.

فأتينا السماء الخامسة، قيل: من هذا؟ قال حبريل. قيل: ومن معك؟ قيل محمد قيل وقد أرسل إليه؟ قال: نعم. قيل: مرحبا به ولنعم المحيء جاء. فأتينا على هارون فسلمت عليه فقال مرحبا بك من أخ ونبى.

فأتينا على السماء السادسة، قيل: من هذا؟ قيل: جبريل. قيل: من معك؟ قيل: محمد على. قيل وقد أرسل إليه؟ مرحبا به ولنعم المحيء جاء، فأتيت على موسى فسلمت عليه، فقال مرحبا بك من أخ ونبي فلما حاوزت بكى فقيل ما أبكاك قال يا رب هذا الغلام الذي بعث بعدي يدخل الجنة من أمته أفضل مما يدخل من أمتي.

فأتينا السماء السابعة قيل من هذا قيل جبريل قيل من معك قيل محمد قيل وقد أرسل إليه مرحبا به ونعم الجيء جاء فأتيت على إبراهيم فسلمت عليه فقال مرحبا بك من بن ونبي فرفع لي البيت المعمور فسألت حبريل فقال هذا البيت المعمور يصلي فيه كل يوم سبعون ألف ملك إذا خرجوا لم يعودوا إليه آخر ما عليهم، ورفعت لي سدرة المنتهى فإذا نبقها كأنه قلال هجر وورقها كأنه آذان الفيول في أصلها أربعة ألهار لهران باطنان ولهران ظاهران فسألت حبريل فقال أما الباطنان ففي الجنة وأما الظاهران النيل والفرات، ثم فرضت على خمسون صلاة فأقبلت حتى جئت

موسى فقال ما صنعت قلت فرضت على خمسون صلاة قال: أنا أعلم

بالناس منك عالجت بني إسرائيل أشد المعالجة، وإن أمتك لا تطيق فأرجع إلى ربك فسله، فرجعت فسألته فجعلها أربعين، ثم مثله ثم ثلاثين، ثم مثله فجعله فجعل عشرين، ثم مثله فجعلها خسس فقال: مثله فجعلها خمسا، فأتيت موسى فقال مثله قلت خمسا، فأتيت موسى فقال ما صنعت قلت: جعلها خمسة فقال مثله قلت سلمت بخير فنودي إني قد أمضيت فريضتي وخففت عن عبادي وأجزي الحسنة عشرا»(۱).

هذا هو ما جاء في الصحيح حول معجزة المعراج، وهذه الرواية يمكن أن يظهر متعنت فيطعن في سندها أو متنها، ولكن شاء ربك أن تحفظ معجزة الإسراء في القرآن الكريم، وفي ذات السورة التي تحمل التحدي الظاهر للإنس والجن، إلها لمعجزة في معجزة، فليست معجزة حسية فقط، وإنما حسية عاشها الرسول، وعقلية نراها في القرآن الكريم، وهي ليست لتحدي الكفار، وإنما تكريماً لرسول الله في وتصديقاً له، ولنبوءة داود التخير عنه، كما جاء في المزمور الثامن والستين: «صعدت إلى العلاء، سبيت سبياً، قبلت عطايا بين الناس، وأيضاً المتمردين للسكن أيها الرب الإله».

فمن يؤمن بالمزامير يجب أن يصدق بنبوءة محمد على عندما يسمع عن عروجه إلى السماء، فالصفات الواردة في المزمور لا تنطبق إلا على محمد وهي حسب ترتيبها الزمني:

■ صعد إلى العلاء أي السماء.

١ - صحيح البخاري الجزء: ٣ الصفحة: ١١٧٣ [٣٠٣٥]

- أخذ الأسرى.
  - قبل الجزية.

وإن شئت أن تسمع إلى شيء من عجائبهم حدثناك:

فمثلما طبق القس بوش نبوءة دانيال على محمد.

طبق بولس هذه النبوءة على المسيح، أتدري كيف؟

المسيح لم يقبل جزية و لم يأخذ أسيراً ولا صعد إلى العلاء!

ومع ذلك يطبق بولس عليه هذه النبوءة كالآتي:

«لذلك يقول: إذ صعد إلى العلاء، سبى سبياً، وأعطى الناس عطايا، وأما أنه صعد فما هو إلا أنه نزل أيضاً أولاً إلى أقسام الأرض السفلى، الذي نزل هو الذي صعد أيضاً فوق جميع السموات لكي يملأ الكل» [أفسس ٤: ٨-١].

إن كنت قد فهمت هذا النص فأنت مغبوط، فالنص في المزمور «قبلت عطايا» وعند بولس أعطى عطايا. وهذا وذاك لا يتفق وواقع المسيح حيث دفع الجزية لقيصر، بينما أخذ محمد التَّلِيُّلِمُ الجزية من رعايا قيصر في الشام ومصر.

ولما كان المسيح لم يخض حروباً ولم يسقط في يده أسيرٌ، أرسلوا به إلى أقسام الأرض السفلى، حيث قضى ثلاثة أيام في جهنم - والعياذ بالله - بين الأرواح المحبوسة في السجن، وهذه المسألة العجيبة صارت بنداً مبهماً في قانون الإيمان، وقد اختلفوا حولها، وبين يدي كتاب يعالجها بعمق، مؤلفه هو د/ فريز صموئيل، وعنوان الكتاب «المسيح في الهاوية» تأمل

العنوان يعتصرك الألم، ولكن الكاتب يدافع عن نزول المسيح إلى الهاوية كما يدافع عن لاهوته، فلماذا نزل المسيح إلى الهاوية؟ .

الجواب من الكتاب المذكور: «لقد كان على المسيح أن يكرز للموتى لأن في هذا عدالة وصلاح، فليس من المقبول أن تشمل رسالة المسيح للإنسانية أولئك الذين عاشوا في أيام جسده، أو الذين سيأتون من بعده في مستقبل الإيمان.

إن الذين ماتوا قبل المسيح ذهبوا جميعاً إلى الهاوية حتى البطاركة والأنبياء.. ولقد نزل لكي يخلص الأنبياء الذين أخبروا به مثل موسى وصموئيل» (١).

وفي المزمور حديث عن معراج محمد انظر إلى أين صرفوه، ونحو أية جهة وجهوه؟.

بوش ربط الإسراء والمعراج برغبة النبي في التشبه بموسى، فهل صعد موسى إلى السماء فنسب محمد هذه الفكرة إلى نفسه؟

الحقيقة أن موسى لم يصعد إلى السماء، ولا نزل عيسى إلى الهاوية، ولكن بولس عندما قرأ سفر الخروج تقمص دور موسى، وراح ينسج

١ - المسيح في الهاوية (أعود بالله) المؤلف د/ فريز صموئيل صـ ١٤١ ط/
 أو تو برنت

القصة على نفسه، فموسى يرى الله في العليقة ويوحي إليه، «فلما رأى الرب أنه مال النظر ناداه الله من وسط العليقة» [خروج ٣: ٤]

هذه الصورة ترتسم في خيال بولس، ويسحلها كاتب سفر الأعمال على هذا النحو: «وفي ذهابه - أي شاؤل - حدث أنه اقترب إلى دمشق، فبغتة أبرق حوله نور من السماء فسقط على الأرض وسمع صوتاً قائلاً له: شاؤل شاؤل! لماذا تضطهدني؟

فقال: من أنت يا سيد؟

فقال الرب: أنا يسوع الذي تضطهده» [أعمال ٩: ١- ٥] والفرق في تكرار هذا السيناريو هو أن:

- الإله الذي رآه موسى - في نظر النصارى - إنما هو الآب.

- وأما هو- أقصد بولس - فقد زعم أن الذي تراء له هو الإله الابن. فهل من الممكن أن يظهر إله ثالث؟

قالوا: نعم ممكن. مرة ثانية نعود بك إلى سفر الخروج. هناك يحدثك عن ظهور ملاك الله لموسى هكذا:

«وظهر له ملاك الرب بلهب نار من وسط عُليقة فنظر وإذا العُليقة تتوقد بالنار، والعليقة لم تكن تحترق» [حروج ٣: ٢ – ٣]

لكن هذا ملاك وليس إلهاً، وما المشكلة، المسيح بشر وصار إلهاً، الأمر أيسر بكثير بالنسبة للملاك، أعجبت الفكرة لوقا، فكررها ولكن ليس مع بولس بل مع الرسل جميعاً، فلئن شكك الناس في بولس فيكف يشككون في الرسل، الرسل الذين لم يعرفهم لوقا و لم يلتق هم مرة في حياته.

وإذ لا يعرف القوم اليوم الذي نزل فيه الإله الثاني على بولس يحدد لوقا اليوم الذي نزل فيه الإله الثالث على الرسل، إنه يوم الخمسين: «ولما حضر يوم الخمسين كان الجميع معاً بنفس واحدة، وصار بغتة من السماء صوت من هبوب ريح عاصفة وملأ كل البيت حيث كانوا جالسين، وظهرت لهم ألسنة منقسمة كألها من نار، واستقرت على كل واحد منهم وامتلأ الجميع من الروح القدس، وابتدأوا يتكلمون بألسنة أخرى كما أعطاهم الروح أن ينطقوا» [سفر الأعمال ٢ : ١ - ٤]

وهكذا ظهر الآب لموسى في العليقة!

والابن لبولس في الطريق إلى دمشق!

والروح القدس للتلاميذ يوم الخمسين!

فهذه آلهة ثلاثة في عين العدو..

فهل قلد محمد النصارى كما قلد النصارى اليهود؟.

وهل بهذا يعتبر نسل إسماعيل مقلداً لنسل إسحاق؟.

إنك لو ذهبت تسأل عن الديك العملاق الذي رآه الرسول في المعراج كما ظن بوش فلن تحد مسلماً يعرف هذه الحكاية، ولست أدري على من يضحكون؟ وماذا يبغي من ورائها سوى أن يقول: الروح القدس تحول إلى ديك والمسلمون صدقوا بذلك.

هكذا تتحول الأكاذيب إلى حقائق، ثم الحقائق تتمشى مع الادعاءات، وإلها لنعرة عنصرية تترد على لسان اليهود تارة، وعلى لسان النصارى تارة أخرى، فنسل إسماعيل تابع لنسل إسحاق، مقلد له على الدوام،

لاذا؟.

لأن نسل إسحاق نال بركة العهد من الله، وهذا هو دليل البركة عند النصارى، وبياها الساطع، فسل اليهود وهم أدرى اليوم بتعاليم موسى: هل كان موسى مؤمناً بالثالوث؟ .

إن رسالة موسى صورة من الرسالة الإلهية التي بعث الله بها رسله وأنزل بها كتبه، ولكن ما على النصارى إذا تخلوا عن البساطة التي جاء بها موسى التَّلِيَّةُ وأصروا على تعقيدات بولس واستكبروا استكباراً.



### ٨- الزعم بأنه اللي رأى عيسى في السماء السابعة.

يدعي أن النبي في رحلة الإسراء والمعراج رأى في السماء السابعة نوراً إلهياً بدلاً من المعادن والجواهر التي كان يجدها في السموات الأحرى، ورأى يسوع المسيح فطلب منه أن يدعو له، بينما في السموات الأحرى كان كل من قابلهم يطلبون منه الدعاء. [صــ ٢٤٠ من الترجمة].

## 🏟 ورداً على هذا نقول:

هكذا يحاول أن يقلد الأناجيل التي لا يعرف لها كاتب، فمريم المجدلية رأت يسوع بعد صلبه. وهكذا بطرس.. وهكذا رآه تلميذ عمواس. يأتي بوش اليوم ليضيف إلى هذه القائمة محمداً على الله المداركة المناسكة المناسكة

فلا بأس من تزييف الحقائق عند عبده يسوع، وقد تتساءل عن سبب ذلك؟ .

السبب هو أن قانون الإيمان الذي صاغه مجمع نقيه سنة ٣٢٥ م يعلن أن المسيح «صعد إلى السماء وجلس عن يمين الآب»(١)

و بما أن الآب لا بد أن يكون في السماء السابعة فليكن ال «يسوع» معه في تلك السماء، فإذا ما سمع عن رحلة المعراج فقد وجد ما يؤيد قانون الإيمان النقاوي!.

وكما تأيد قانون الإيمان من قبل بإضافة خاتمة متى يمكن الآن إضافة هذه الحكاية إلى المعراج، لقد رأى محمد نوراً إلهياً بدلاً من المعادن

١ - موسوعة علم اللاهوت القمص مخائيل مينا صــ ٨٩ مكتبة المحبة

والجواهر التي كان يجدها في السموات الأخرى، ورأى يسوع المسيح فطلب منه أن يدعو له، بينما في السموات الأخرى كان كل من قابلهم يطلبون منه الدعاء، وكألهم كانوا يحملونه أمانة الدعاء عند وصوله إلى معبود النصارى، هذه الفكرة لو ظهرت في مجمع نقيه ربما خلصت القانون من نزول يسوع إلى الهاوية!

هذه الفكرة ربما تعجب قسيس أخر فيصعد بالموتى إلى العلاء بدلاً من تتريل المسيح إليهم في الهاوية.



### ٩- الزعم بأن الإسراء والمعراج أدى إلى تخلي بعض أتباعه عنه:

يزعم في صــ ٢٢٤ من الترجمة أن رحلة الإسراء والمعراج كانت سبباً في تخلي بعض أتباع النبي على عنه وبدا أن دعوته قد اقتربت من نهايتها لولا تصديق أبي بكر له ليخلصه من هذه الورطة التعسة.

### الله ورداً على هذا نقول:

هذه العبارة سجلها القس بوش في الفصل السابع ولكنه ما كاد يطوى الفصل ويشرع في الذي يليه حتى استهله بهذا الخبر: «امتدت شهرة محمد الآن خارج مكة» والمفروض أن يبحث عن تعليل لذلك وخاصة أنه يثبت هنا ما سبق أن نفاه، وقد يعود لينفي ما أثبته، وهناك نصوص في الكتاب المقدس لا يمكن فهمها ولا تفسيرها تفسيراً معقولاً، وهي التي يعبر عنها الشراح بـ «الصعوبات» وهي تسبب للباحثين النصارى صداعاً مستمراً، وتصيب كثيرين منهم بالأمراض النفسية، هؤلاء المرضي قد لا يجدون متنفساً عن أنفسهم إلا بمحاولة رمي أعدائهم بما بحم من داء، ومن ذلك أن إنجيل يوحنا يشرح كيف كان أتباع المسيح يفرون من إنباعه، فقد تركوه وهجروه، بعد أن قال لهم:

«إنه لا يقدر أحد أن يأتي إلى إن لم يعط من أبي. من هذا الوقت رجع كثيرون من تلاميذه إلى الوراء، ولم يعودوا يمشون معه»

[يوحنا ۱۹: ۲۵، ۲۳]

وحتى ساعة الصلب تركه الجميع وهربوا، ولم يكن سوى ثلاث مريمات:

- أم يسوع.
- وزوجة كلوبا.
- والمحدلية. [يوحنا ١٩: ٦٥] .

فالجميع تركوه وهربوا يقول مرقص: «فتركه الجميع وهربوا، وتبعه شاب لابساً إزاراً على عُريه فأمسكه الشبان فترك الإزار وهرب منهم عُرياناً».

هرب عرياناً كما ولدته أمه حتى لا يقف بجوار يسوع!.

وختى رجال السياسة تراودهم أفكار مؤلمة في هذه القضية بالذات، ولهذا وبمجرد أن وصل كتاب رسول الله الله الله الله على أن يسأل أبا سيفان الذي كان وقتها من أشد المناوئين للإسلام والمسلمين هذا السؤال، فقال: هل أتباعه يزيدون؟

وماذا استنبط هرقل من ذلك؟

إن فرار أتباع المسيح من خلفه لا زال يؤلم، وما يؤلم هذا الملك فإنه يؤلم آل بوش أجمعين، لقد أحزهم جمعياً أن أتباع محمد على بلغوا في حجة الوداع ما يقرب من مئة ألف مسلم، بينما لم يترك المسيح على دينه سوى مائة وعشرين فرداً من جهلة يهود فلسطين، وحتى هؤلاء أنكروا صلتهم به في أثناء الصلب. فماذا يفعل؟ لا ضير عليه إن قذف أعداءه بلواه!

ومما يزيد متعاب علماء اللاهوت أن الأمر ليس قاصراً على المسيح فحتى بولس المؤسس الحقيقي للمسيحية يشتكي هو الآخر من هجرة

الناس له، فالإله والرسول هجرهما الأتباع.

وتأمل ما يطلبه بولس من تلميذه تيموثاوس في الرسالة الثانية إليه، يقول له: «بادر أن تجيء إلى سريعاً، لأن ديماس قد تركيني إذ أحب العالم الحاضر وذهب إلى تسالونيكي، وكريستكيس إلى غلاطية، وتيطس إلى دلماطيّة لوقا وحده معى، خذ مرقص وأحضره معك لأنه نافع لي للخدمه.

أما تيخيكُس فقد أرسلته إلى أفسس، الرداء الذي تركته في تَرُواس عند كارْبُس أحضره متى حئت، والكتب أيضاً، ولا سيما الرقوق.

اسكندر النحاس أظهر لي شروراً كثيرة، ليجازه الرب حسب أعماله، فاحتفظ منه أنت أيضاً، لأنه قاوم أقوالنا جداً.

في احتجاجي الأول لم يحضر أحد معي، بل الجميع تركوبي، (فلم يبق معه لا لوقا ولا غيره) لا يُحسب عليهم، ولكن الرب وقف معي وقواني لكي تُتم بي الكرازة، ويسمع جميع الأمم، فأنقذت من فم الأسد، وسينقذني الرب من كل عمل رديء، ويخلصني لملكوته السماوي الذي له المجد إلى دهر الدهور، آمين.

ولكن الله لم ينقذه فكانت هذه هي الرسالة الأخيرة إلى تيموثاوس وبعدها سجن، وتخلى عنه أصحابه أجمعون، ثم صلب حراء عمله الشنيع في رومية.

صلب بولس بعد أن سجل تحياته إلى تيموثاوس.

وصلب إلهه بعد أن قال لأمه «يا امرأة».

وتأمل كيف أبدى بولس لتلميذه خشيته من برد الشتاء القادم، وكان

على المسكين تيموثاوس أن يبادر بحمل الثوب الذي تركه بولس في تروف البرد جسم تروف السرعند كاربس وليأت سريعاً قبل الشتاء حتى لا يلسع البرد جسم بولس، ولم يدرك بولس أنه لن يهنأ بهذا الثوب، فكان الصلب هو المحطة الأحيرة لمن أشاع في الناس أنه رسول يسوع.

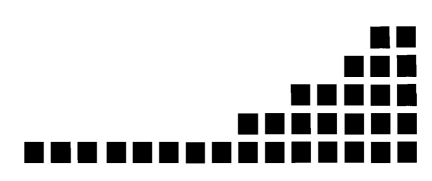
فالمسيحي البسيط يتساءل: لماذا يهرب أتباع بولس والمسيح من حولهما؟

الإجابة على هذا السؤال معلومة.



الفضيل الهوانع

الرد على ما آثاره حول سلوك الرسول وهديه ﷺ





# الفَصْيِلُ الْهُوَلَيْعِ

#### الرد على ما آثاره حول سلوك الرسول وهديه ﷺ

كم من مرة حاول الكفار النيل من مقام حضرة النبي في ودائماً كان رد القرآن الكريم قاطعاً وسريعاً، ولكنه لم ينتهج ما ننتهجه اليوم في ردودنا من محاولة رصد أعمال وأقوال النبي في بغرض نفي ما يلصقه به الحاقدون.

لسنا بحاجة إلى أن نرد على نباح المستشرقين كل مرة بسرد تفاصيل سيرته على، بعض الكتاب يستشهد أحياناً بآراء خبراء الطب النفسي أو العضوي لينفي كذبة مفتراة لا تصدق كالهامه الطي بالسحر أو الجنون، لا يسلك القرآن الكريم هذا الدرب، وفقط يكتفي بنفي ما لم يتمكنوا من إثباته، فعندما الهموه بالجنون نزل قوله تعالى: ﴿ مَا أَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِنَكَ بِمُجْنُونِ ﴿ مَا أَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِنَكَ بِمَجْنُونِ ﴾ [القلم]

لكن عندما يتمادى المكابرون في الإساءة فإن المنهج القرآني لا يقتصر على النفي أو الإثبات، بل إنه ليطلعنا في لفظة خاطفة على ما خفي من عيوب شانئيه، لا شك أن العربي الذي نعته القرآن الكريم برالزنيم» يود لو لم تكن قد ولدته أمه، فماذا لو علم هذا الزنيم أو هذا العتل أن خصمه يعلم عنه ما لا يعلمه هو عن نفسه؟

إن على الطاعنين في الرسول الله أن يحسبوا حساباتهم، ويفتشوا في أنفسهم قبل أن تدفعهم الجهالة إلى الإساءة إلى حضرة رسول رب

العالمين، فليخرجوا الخشب من عيونهم قبل أن يتوهموا أن بأعين الآخرين قذى، ولو قرأنا سورة الأحزاب لألفيناها لا تترك لنا ما نقوله هنا في الرد على هؤلاء، ولكن المشكلة ألهم للآن لا يفهمون معنى تحدي القرآن الكريم لهم، فيسمعون كل يوم قوله تعالى:

﴿ فَلْيَأْتُواْ بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ ] إِن كَانُواْ صَدِقِينَ ٢ ﴿ فَلْيَأْتُواْ صَدِقِينَ ﴾

وكأنهم لا يسمعون !

ويبصرون التاريخ وكم فيه من محاولات فاشلة وكألهم لا يقرؤون ! فإلى متى نظل ننادى إذا كان هؤلاء الموتى لا يسمعون؟

وسواء أسمعوا أم لم يسمعوا فلا مناص من:

- التصدي هم.
- والكشف عما خفي من أحقادهم.

والآن ونحن بصدد الرد على ما أثاره القس بوش من شبهات حول سلوكه وهديه على ننبه إلى أن ما نضطر إلى عرضه من صورة المسيح هو ما نراه في أناحيلهم، وما لا يودون أن نعرفه من أحبارهم.



## ١- الرد على زعمه من أن زواجه ﷺ بخديجة كان إعلاءً لشأنه:

يزعم في صـ ١٥٩ من الترجمة أن محمداً ارتفع شأنه بزواجه من خديجة حتى وصل إلى مصاف الطبقة الأولى من أهل مكة، الأمر الذي هيأ له قضاء ما يزيد على اثني عشر عاماً من عمره في رخاء ويسر، استفاد منها في التفكير في وضع خطته الجسورة لنشر دين جديد في العالم.

## الله ورداً على هذا نقول:

اعتاد العرب تزويج بناهم في سن العاشرة، والبنين في الثانية عشرة من أعمارهم، فانظر كيف بقي الرسول في بلا زواج حتى بلغ الخامسة والعشرين من عمره، ولما هيأ له أمر الزواج لم يبغ أكثر من أن يكون له بيت وأبناء، فكيف تلخصت أماني هذا الشاب من الدنيا في أرملة بلغت من العمر ما يجعلها في عمر والدته؟.

ومع ذلك ظل معها ثلاثاً وعشرين سنة حتى توفيت في الرابعة والستين، لم يتزوج عليها ولا بعدها مباشرة، وظل حتى مضت على رحيلها ثلاث سنوات.

لم يكن زواجه على من مارية المصرية مقللاً من شأنه، ولا زواجه من خديجة رافعاً لقدره الشريف، فقد تزوجت خديجة من قبله برجلين (۱) وما ارتفع أحدهما عن الآحر، كما أن شأنه على لم يبلغ نهاية الشهرة ويتخطى

١ - اســـم الأول أبو هالة بن زرارة التميمي والثاني عتيق بن عبد الله بن عمر بن
 مخزوم انظر سير أعلام النبلاء جـــ ٢ صــ ١١١ ط/ مؤسسة الرسالة.

حدود العرب إلا بعد وفاة حديجة، والتاريخ يؤكد أن حديجة هي التي سعت إلى الزواج منه، فقد بان لها من صدقه وأمانته في تجارتها ما حملها على التصريح برغبتها، فلو قلنا إن أحد الزوجين رغب أن ينال ارتفاعاً بالآخر تكون حديجة رضي الله عنها هي التي رأت ورغبت في ذلك، وهذا الأمر يدركه العرب، ويقيسون عليه أحوالهم، وكما يقول شاعرهم:

قالوا أبو الصقر من شيبان .. قلت كلا لعمري ولكن منه شيبان كم من أب قد علا بابن ذرا .. شرف كما علت برسول الله عدنان

فهذا إجماع من أمة العرب على شرفه ﷺ حتى إنهم ليعتدون به ميزاناً في العلو والرفعة، وأما الغربيون فأكثرهم يرددون قولاً قاله آباؤهم، فهم على آثارهم يهرعون، وبعضهم يأبي إلا إرضاء ضميره فيعلن رأيه متحملاً ما يترتب عليه من متاعب، كهذا الباحث النصراني الذي حالت بخاطره فكرة اختيار العظماء المائة في التاريخ، وهو موضوع قد يبدو سهلاً في نظر البعض، غير أنه محير بعدد ما يحويه من عظماء، فعلى أي أساس نقبل اسماً ونستبعد آخر، وعلى أي أساس نقدم اسماً ونؤخر آخر، لهذا جاء كتاب «العظماء مائة» الذي ألفه الكاتب الأمريكي مايكل هارت يختلف عما ألفه جورج بوش، ورغم أن الكاتبين من بلد واحد إلا أن بوش لا يرمي إلا إلى الطعن في محمد بأي شكل وبأية وسيلة، بينما «هارت» يتضح أنه باحث، وقد التزم بمدفه المعلن، وهو ترتيب عظماء الإنسانية طبقاً لميزان يعتمد على الأثر التاريخي لكل عظيم من هؤلاء العظماء.

لهذا يضع بجوار نابليون هتلر.

كما يضع بجوار (كونفوشيوس) رسول المسيحيين بولس<sup>(۱)</sup>

لكن تخيل من يتربع فوق كل هؤلاء؟

إنه محمد ﷺ!! لم يذكر هذا الكتاب المسيحي ضمن مؤهلات محمد التَّلِينَ لهذه المترلة زواجه من حديجة.

وربما لا تسألني: عن موقع المسيح على هذا الدرج الطويل ظناً منك استحالة أن يضع الباحث المعبود في قائمة العباد.

لكن انظر: ماذا ترى؟.

إن المسيح بجوار بوذا!

فما بال هؤلاء القوم لا يكادون يفقهون حديثاً، يضعون:

- باباهم فوق البشر.
- وإلههم بجوار بوذا !؟

إننا نأسف لحط قدر المسيح التَّلِيَّةُ إلى هذه الدرجة، ذلك أنه في الإسلام فوق كل ذلك، إنه مع: نوح وإبراهيم وموسى ومحمد عليهم جميعاً الصلاة والسلام، فهؤلاء هم «أولو العزم» وهم الصفوة من الخلق، وقد جمعتهم الآية الكريمة: ﴿ \* شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ ـ نُوحًا وَٱلَّذِيَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنا بِهِ قَ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىَ أَنْ أَقِيمُواْ ٱلدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُواْ فِيهِ كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ آللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يُشَاهُ وَتَهَدّي إِلَيْهِ مَن يُشَاهُ وَيَهُمْ إِلَيْهِ آللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يُشَاهُ وَيَهُمْ إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴿ وَالشورى)

١ - من يرعى الخراف للمؤلف صـ ٧

أنظر أين تحد عيسى عندنا وأين تحد يسوع عند المؤمنين بألوهيته؟ ولو كانت حديجة قد وفرت للنبي النبي عشر عاماً ليبني فيها محده الظاهر، لبدا مناوئاً لهؤلاء الرسل وليس سائراً على دربهم، مقتدياً بصبرهم، لكن الله أمره أن يقتدي بهم في الصبر وتحمل الأذى:

﴿ فَأَصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُواْ ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴿ ﴾ (الأحقاف)

فليست حديجة هي من ارتقت بمحمد على هذه الدرجة، وليس عدم حديجة للمسيح هو ما قعد به عن الوصول إليها، ولو كان محمد يبحث عما يرفع شأنه أو يخلد ذكراه لما لهى عن مدحه وإطرائه، فقد روى البخاري، قال: حدثنا الحميدي حدثنا سفيان قال سمعت الزهري يقول: أخبرني عبيد الله بن عبد الله عن بن عباس سمع عمر على يقول على المنبر سمعت النبي عني يقول لا تطروني كما أطرت النصارى بن مريم فإنما أنا عبده فقولوا عبد الله ورسوله»(١).

وبعض المبشرين عندما يحاول المقارنة بين محمد والمسيح يصر على أنه لا وجه للمقارنة بينهما، ذلك أن المسيح إله ومحمد بنص القرآن الكريم بشر لا ألوهية فيه، ويخطئ المسلم عندما يحاول قلب الفكرة، بما يرفع من شأن محمد ويقلل من شأن المسيح، ذلك ألهما في الحقيقة رسولان أرسلهما الله برسالة الإسلام، والطعن في أحدهما ما هو إلا طعناً في الآخر.



١ - صحيح البخاري جـ ٣ صـ ١٢٧١ حـ [٣٢٦١]

### ٧- اتهام النبي ﷺ في حيائه:

يزعم في صــ ٣٥٨ أن النبي الله لم يستطع أن يقاوم رغبته الجنسية مما اضطره إلى ممارسة الجنس، ويضرب لذلك مثالاً يقول: ومن الأمثلة الصارخة ما حدث من اتصاله بالجارية المصرية مارية القبطية، لقد وصل الأمر (خبر هذا الحب المحظور) لمسمع إحدى زوجاته الشرعيات، بل لقد رأت بعينها ما حدث (أي الاتصال بملك اليمين) فوبخته توبيخاً مريراً، فوعدها مقسماً ألا يعود، لكن طبيعته غلبت عليه، فلجأ إلى الوحي، ليغطي هذا الخزي، وتلك صفحة سوداء لوثت القرآن ومؤلفه كما يقول جورج بوش.

### ورداً على هذا نقول: ﴿

هناك من يعتقد أن الغرب بما فيه من شذوذ ودعارة وظلم وغطرسة إنما يحيد عن تعاليم دينه، ولكن من يراجع الجوانب التشريعية المتعلقة بفكر بولس يجد أن ما يفعله الغرب من انحلال وتدهور أخلاقي، وإنكار للناموس، وفصل بين الدين والدولة، إنما هو من صميم دين الغرب، فالغرب يحيد عن دينه لو عمل غير ما نراه الآن.

ولهذا لا يميز هؤلاء العميان بين الظلمات والنور، ولا يفرقون بين المشروع وغير المشروع، والمحظور وغير المحظور، والمعقول وغير المعقول، فيتوهمون أن النبي حاول أن يبرر بالوحي ما لا حظر عليه فيه!.

وإذا أرادوا الحديث عن حياته ﷺ الشخصية لم يجدوا هادياً سوى كتبة

أسفارهم المقدسة، ولهذا فهم يتحدثون بغير ما عرفه علماء السيرة النبوية الشريفة، وبغير ما تعارف عليه أصحاب الأخلاق الرفيعة، فهم لا يعرفون أحداً على ظهر الأرض أكثر حكمة من سليمان، ولا يسمعون عن أحد في العالمين أكثر قداسة من داود، ولا يضير قداسة داود - عندهم - أنه زنا بامرأة أو أكثر، وكذلك لا يضير أصحاب القداسة من رجال الدين داخل الأديرة وخارجها أنهم سلكوا نهج داود، ولهذا فلا إشكال لدى هؤلاء الملوثين بأوحال الرذيلة لو تحدثوا عن أشرف الخلق بنفس الروح التي يتحدث بها اليهود عن أم المسيح عليها السلام، أو بنفس الأسلوب الذي يتحدث به المؤرخون النصارى عن أصحاب القداسة عندهم، وأمامك في تاريخ البابوية نماذج من أهل القداسة أمثال البابا بيوس الثاني والإسكندر السادس الذي ملأ روما بأبنائه غير الشرعيين، وإذا كنت من المتابعين للصحافة الغربية اليوم فلست في حاجة لأحدثك عن فضائح الكنيسة الكاثوليكية في أوربا أو البروتستانتية في أمريكا، فلعلك تتابع فضائح الدعارة والشذوذ داخل الكنيسة الكاثوليكية وغير الكاثوليكية كما نتابع بملل أحوال الطقس على المناطق الشمالية والجنوبية، ولا يرى القساوسة في هذا الانحلال سوى شريعة الحرية، تلك الحرية أو تلك الشريعة التي أورثتهم تبلداً في الأحاسيس، فاتفق عابدو يسوع وجاحدوه على الإساءة إلى من بعثه ربه متمماً لمكارم الأخلاق.

ولكن العرب وهم أدرى بحال نبيهم من هؤلاء المحمورين بفضائح كنيستهم لم يجرؤوا على الطعن في أخلاقه على ولا التحدث عن سلوكه

بمثل هذه الروح العفنة، كيف وهم يرونه على أكثر العرب حياء، وأجمعهم فضائلاً، وقد أجمعت على طهارته ونقاوته كلمتهم، فلم يخرج عن شريعتهم في تعدد زوجاته، وتحت بصرهم تزوج بصورة لا ريبة فيها ولا غموض، بينما لا يستطيع قسيس أن يخبرك بيقين على أية طريقة تزوج داود بامرأة أوريا، ولا يقدر أحد أن يحدثك عما إذا كان يسوع - الذي يعتقدون أنه ثمرة هذا الزواج – قد تزوج هو الآخر أم لا، ربما يقول أحدهم: إنه لم يتزوج، لكن أين اليقين في ذلك، فإن كان يخمن أنه لم يتزوج فلصاحب شفرة دافنشي أن يخمن أنه تزوج بمريم المحدلية، ولا توجد قرينة ترجح هذا التخمين أو ذاك. وربما يخرج علينا أحد فلاسفتهم فيمطرنا لله الله المسيح إله، والآلهة لا تتزوج، ونقول له: بالحق نطقت، ولكن كيف حاء الإله الابن؟! وكيف صار مولوداً غير مخلوق ؟! وهناك من النصارى في الغرب من لم يختلفوا حول زواج أو عدم زواج المسيح وإنما حول وحود المسيح كشحصية تاريخية، فبعضهم قطع الشك باليقين، فانحلت الصورة الوهمية التي رسمتها الكنيسة ليسوع على مدى قرون، حتى «أن الكتاب المعاصرين للمؤلفات المسيحية اللاهوتية يعترفون كلهم تقريبا إلى هذه الدرجة من الاستعداد أو تلك باستنتاج جلى تماماً مفاده أن كل محاولات بعث صورة المسيح التاريخية قد انتهت بالإخفاق من حيث الجوهر، وصار من المألوف تماماً للاهوتيين الذين لا يتطرق الشك إلى تقواهم وورعهم المسيحي التحدث عن انحلال صورة المسيح»<sup>(۱)</sup> ذلك أهم لم يجدوا ما يسجل وجوده في عصر يفترض أنه كان موجوداً فيه، فلو ادعى إنسان أن المسيح ما ظهر على مسرح التاريخ، وأن القصة اخترعها في القرن الثاني بعض القصاصين اليونانيين عن رجل عبراني زعموا أنه عاش في القرن الأول الميلادي، فبأي شيء يمكن تكذيب هذا الإدعاء؟.

بالأناجيل وهي في الأصل قصص كتبت في القرن الثاني ويصعب عزل الحقيقة فيها عن الخيال، أم بالرسائل ولا يدعي أحد كاتبيها أنه تعرف على المسيح؟ .

وربما طلع علينا أحد دارسي اللاهوت فقال: بالتقليد الشفوي. ولكن التقليد شفوياً أو كتابياً صيغ باليونانية بينما كان المسيح يتحدث الآرامية، ونحن نريد حلقة تربط التقليد اليوناني بالأصل الآرامي لو كانوا يفقهون حديثاً!

وإذا خرحت من هذا الغموض بين الآرامي واليوناني فستشرق عليك أنوار الهداية القرآنية، فترى بها ومن خلالها صورة إبراهيم خليل الله، وموسى كليم الله، وعيسى كلمة الله، سترى هؤلاء الأنبياء شخصيات بارزة في التاريخ، ثابتة في الجغرافيا، ولن تشك في وجود حاتم المرسلين، حبيب الله الذي أطلعك على كل ذلك من خلال كتاب يتحدى بصفة مستمرة الإنس والجن، فلولا إيماني بهذا الكتاب لكنت واحداً من

۱ - «المسيح بين الحقيقة والأسطورة» أ. كريفيليوف ترجمة رامز نعيمة صــ ۲۰۶ الشعاع للنشر والتوزيع

هؤلاء الشاكين في وجود المسيح، وما أيقنت بوجوده التَكَيِّكُلُمْ في التاريخ ولا في الجغرافيا.

## فهل سمعت عن أحد شك في وجود محمد ﷺ؟

إن حياته على لم تتصف بالغموض الذي يجعلنا نخمن علاقته بزوجاته كيفما يحلو لنا، فعلاقته على بزوجاته لا تتسم بالإبجام الذي يلف علاقة النجار بالسيدة مريم التي ولدت يسوع. ولا بالريبة التي تميزت بها علاقة بولس بمريم التي تعبت من أجله كثيراً عندما كان يحل ضيفاً عزيزاً عليها في رومية. [رومية ١٦: ١٦].

لقد امتد نشاطه التَّكِينُ وعلاقته في جزيرة العرب وخارجها، وتبادل الرسائل مع رؤساء وحكام عصره، ومن مصر أهديت إليه جارية، فأبت شهامته أن تعامل كجارية، وكان حبه لها وزواجه منها وفق شريعته، ولا يخالف أفضل قوانين قومه السائدة آنذاك، فلم تستغل كخادمة لزوجاته، بل أصبحت أماً لولده إبراهيم التَّكِينُ وأصبح لها في قلب المسلمين مكانة عظيمة، ولو كان تواقاً للنساء ما التفت إلى جارية وأمامه من حرائر الفرس والروم ما يغنيه عن كل ذلك. فكيف يظن هذا القسيس أنه التَكْينُ يبرر أفعالاً لا يمنعه من فعلها عرف ولا قانون؟.

فالناس في الإسلام سواسية، وإنما يتفاضلون بأعمالهم، ولا فرق في الإسلام بين حرة وجارية، ولا بين حرة بيضاء وأخرى سمراء، بل إن الإسلام ليعطي لمن يتزوج الأمة بعد أن يعتقها أجرين، فعن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله الذا أدب الرجل أمته

فأحسن تأديبها وعلمها فأحسن تعليمها ثم أعتقها فتزوجها كان له أجران»(١).

والرسول السان بما تحمله الكلمة من معان، لم يحب امرأة لألها شريفة، ولم يكره امرأة لألها وضيعة، ولم يتزوج أمرأة لألها مليحة، ولم يعرض عن امرأة لألها قبيحة، بل تزوج بعد خديجة أرملة مسنة ليست ذات منصب، ولا هي كذلك ذات جمال، بل عجوز مسنة في حاجتها إلى الرعاية أشد من حاجتها إلى الحياة، وكاد أهل مكة لا يصدقون بزواجه الرعاية أشد من حاجتها إلى الحياة، وكاد أهل مكة لا يصدقون بزواجه من أم المؤمنين سودة رضي الله عنها لكبر سنها.

لقد ضرب لنا المثل في كافة جوانب الحياة الأسرية. فاكتملت في شخصه كل صور القدوة، فقد تزوج الثيب والبكر، والأرملة والمطلقة، والحرة والأمة، والصغيرة والكبيرة، فتأمل كيف عاملهن كل إنه ليمنحنا القدوة زوجاً وأباً، قولاً وعملاً، ولم يزل يوصينا: «خيركم خيركم لأهله»(٢).



١ - صحيح البخاري جـ ٣ صـ ١٢٧١ حـ [٣٢٦٢]

٢ - النهاية في غريب الأثر الجزري حـ ٢ صـ ٩١ دار الفكر بيوت

# ٣- الزعم بأن زينب بنت جحش أسرت النبي بجمالها

يزعم في صـ ٠١٠ وما بعدها أن النبي قد افتتن بزينب بعد أن وقعت عيناه عليها، وأنه قد ذهب يوماً إلى مترل زيد لأمر ولم يجده، وتصادف أن وقعت عيناه على زينب الجميلة فلم يتمالك نفسه، وجعل يرفع صوته ويقول: سبحان مقلب القلوب كيفما يشاء، ومن وقتها توتر حبها لزيد.

### الله الله على هذا نقول:

في الشبهة السابقة كان زواج النبي من حديجة ليرتفع شأنه، وهنا يعود القس لإبطال ما حسب نفسه قد بناه، فالرسول تزوج بمطلقة عبد كان ملكاً لخديجة ووهبته له، فمن عليه بالفداء، فلماذا تزوج بمطلقة كانت تحت عبد؟ هل ليحقق ما لم يحققه من زواجه بخديجة من علو ورفعة؟.

لا تكاد تجد كتاباً من كتب المنصرين إلا وفيه الحديث عن زواج النبي من زينب، والمعروف أن جميع الشبه التي يرددها المنصرون تعرض لها كفار قريش، غير ما يتعلق بحياته الخاصة في فتلك من مبتكرات متقدمي المنصرين، والسبب هو عجزهم عن النيل من تعاليم الإسلام، فلا أقل من أن ينالوا من شخص الرسول في، وليلفقوا له من التهم ما أرادوا، ولا غرو فكتبهم المقدسة مليئة بالفضائح الأحلاقية، وهم يتعبدون ليسوع بترتيل تلك الفضائح على مسامع الشعب في الكنائس وحارجها، واقرأ حال المرأة عندهم فقلما يذكر اسم امرأة في الكتاب المقدس إلا وتجده مقترناً بفضائح أحلاقية، ولولا الإطالة لسرنا في هذا الاتجاه ولكن لن

نصل فيه إلى نهاية، (١) فحتى معجزة ميلاد المسيح حشروا فيها يوسف النجار، مع أن الحلم الذي رآه من شأنه أن يقوى الشكوك حوله، ولا ينفيها عن مريم، ولهذا لم يلتفت يوحنا إليه ولا إلى حلمه، ومتى يشير إلى أنه كتم الحلم في نفسه، ولم يرد أن يشهرها، أي ولم يرد أن يفضحها، ولكن المزورين يصرون على أن المسيح هو ابن يوسف الذي ستر على أمه، وابن الله الذي تجلى ليوسف في الحلم وأمره بأن لا يفضح مريم، ولو

لقد حدعها آمنون موهماً إياها بأنه يريد أن يأكل من يدها كعكاً فأكل شرفها [صموئيل الثاني ١٣: ١٠ - ١٤] فهل تعتقد أن الكتاب الذي يعرض حياة الأنبياء على هذه الصورة هو بالفعل كتاب مقدس؟؟.

١ - لم تذكر امراة في شجرة نسب المسيح إلا ولها ماض مزعج، فرحاب زانية مستهورة من أريحا [يشوع ٢ : ١ - ٧] وبتشيع: أم سليمان هي المرأة التي الخيطفها داود من زوجها أوريا بطريقة مخجلة [٢ صموئيل ١١: ١٦] وثامار زنت مع والد زوجها، فقد أراد يهوذا أن يقيم نسلاً لابنه، وكان أولاده صغاراً فكان يعد ثامار أرملة ابنه بأنه عندما يكبر ابنه فلان سيجعله يقيم منها نسلاً لأخيه الدي مات، ولما أخلفها الوعد ارتدت برقعاً وجلست له على قارعة الطريق، فلما رآه يهوذا حسبها زانية فأخذها وزني ها؟ [تكوين ٣٨] وإذا أقنع يهوذا أباه يعقوب بجريمته مع ثامار زوجة ابنه فماذا كان موقف رأوبين الذي زني بسرية أبيه يعقوب بلهة [تكوين ٣٥: ٢٢، ٤٩: ٣-٤] هل كان يبغي هو الآخر أن يقيم نسلاً لأبيه؟ وإذا قلنا إن ثامار زنت مع يهوذا ابن يعقوب ليقيم نسلاً لابنه، فهل كان لسميتها ثامار ابنة داود التي زنت مع أحيها أمنون نفس الآمال؟.

حاولت فهم هذه البنوة أو الأبوة فقد أوقعت نفسك بين أصعب أمرين، فإما أن تقتنع بالمستحيل وتمضي، وإما أن تظل حبيساً بين أيديهم حتى يقنعوك..!.

ولن تجد قوماً يدافعون عن التزوير كالنصارى، ولا من يصدق الأباطيل كاليهود، فابن الرجل هو ما كان من صلبه، ولكن جرت عادة اليهود أن يلصق المرء ابنه بغيره، فمن مات ولم ينجب يقوم أخوه فينجب أولاداً على اسمه، وأحياناً يعمل الأب ما لم يصنعه الأخ، وفي الكتاب المقدس صور مختلفة ومنها ما فعله يهوذا بن يعقوب، ومع الأسف نسبت الكتب المقدسة فارص وزارح إلى يهوذا وليس إلي «عير» الذي كان ينبغي أن يقام النسل على اسمه.

وليس حال أهل الجاهلية إلا أخف وطأة من تلك الصور المقززة، فقد حرت عادهم على إلحاق أولاد الغير بأنفسهم، ومعاملتهم كأبناء حقيقيين، وفي هذا تزوير للواقع أيضاً، وهنا يترل القرآن الكريم آمراً المسلمين بأن لا ينهجوا نهج المزورين، وأن ينسبوا الأولاد إلى آبائهم الحقيقيين، وهذا ما لم يكن يشتهيه النبي في فيما يتعلق بزيد بن حارثة، فقد ظل يود بقاء زيد ابناً له، وأعلن ذلك أمام الملاً من قومه، ولكن ها هو القرآن الكريم يترل ليبطل ما اشتهاه النبي في قال تعالى:

﴿ مَّا جَعَلَ ٱللَّهُ لِرَجُلٍ مِن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ۚ وَمَا جَعَلَ أَزْوَا جَكُمُ ٱلَّتَعِى اللهُ لِرَجُلِ مِن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ۚ وَمَا جَعَلَ أَدْعِيَا ءَكُمْ أَبْنَا ءَكُمْ ۚ ذَٰ لِكُمْ قَوْلُكُم الْشَهِرُونَ مِنْهُنَ أُمَّهَ اللهُ وَمَا جَعَلَ أَدْعِيَا ءَكُمْ أَبْنَا ءَكُمْ ۚ ذَٰ لِكُمْ قَوْلُكُم

بِأَفْوَ هِكُمْ وَٱللَّهُ يَقُولُ ٱلْحَقَّ وَهُو يَهْدِى ٱلسَّبِيلَ ﴿ ٱدْعُوهُمْ لِأَبَآبِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ ٱللَّهِ فَإِن لَمْ تَعْلَمُواْ ءَابَآءَهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَمَوَ لِيكُمْ أَقْسَطُ عِندَ ٱللَّهِ فَإِن لَمْ تَعْلَمُواْ ءَابَآءَهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَمَوَ لِيكُمْ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَآ أَخْطَأْتُم بِهِ وَلَلِكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ وَلَا عَنَاكُ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ وَالْحِزابِ )

ورغم أن سورة الأحزاب نزلت في ظروف الحصار المطبق على المدينة الا ألها ترسم صورة دقيقة الأبعاد لعلاقة النبي الله بأمته، ولو فهم القساوسة ما جاءت به هذه السورة من أحكام لحبطت قواهم فما كتبوا ولا طعنوا في أشرف الخلق الكليلة لكنهم لا يرون سوى أن محمداً أنكر التبني لأنه أبصر جمال زينب؟

وكأنه لم يكن يبصر من قبل.

وكأنه كان ينتظر حتى تسوء حالة زينب النفسية، ويذبل وجهها بسبب زواج لا رغبة لها فيه، ليفكر في النهاية في الزواج منها، لماذا يقول لزيد أمسك عليك زوجك لو كان ما يراه المستشرقون حقاً؟

يقولون إنه أنكر البنوة لزيد ليتزوج بامرأته فهل يعاب عليه إنكاره للتزوير والتضليل في كل صوره وأشكاله؟

وهل يعاب عليه أنه أنكر بنوة زيد له أو بنوة المسيح لله؟

#### ♦ فالقرآن يبطل كل ألوان التزوير سواء ما:

- اعتاده العرب من جعل الزوجات كالأمهات.
  - أو الأدعياء أبناء.

■ أو الأبناء أدعياء كما اعتاد اليهود.

فهذه ألوان من التزوير لا يعترف بها الإسلام، ولكن النصارى لا يؤمنون الا بها، ولا يترددون في تطبيقها على الأنبياء، ولا يستثنون منها الآلهة، فالمسيح هو ابن الله حقيقة لا مجازاً، وهو ابن يوسف رجل مريم، يوسف ابن يعقوب حسب متى، أو ابن هالى حسب لوقا، فإذا ما قال القرآن الكريم قولاً واحداً في المسيح بأنه عيسى بن مريم ظنوا أنه أساء إلى دينهم، وحق عليهم أن لا يتوقفوا عن الإساءة إليه.

وإذا أنكر محمد أبوته لزيد قالوا: «إنه قد أنكر حقوق البنوة التي ادعاها»

# وهل يلام النبي على إنكاره التزوير؟

يتقدم زيد لمصاهرة أشراف قريش، إلها زينب بنت جحش، ولكن القرشية المعتزة بحسبها ترفض بإصرار، وتفشل كل الجهود لإقناعها، وهنا يترل القرآن الكريم، مكرهاً زينب على الزواج بمن لا تريد، قال تعالى:

ولا يعرف أحد علة لذلك، وربما تحدث البعض عن تحطيم الإسلام للفوارق بين البشر، لكن الموضوع أكبر من مسألة هذا التحطيم الذي ظهر في شكل الدولة الإسلامية وجوهرها، والذي أصبح يشاهد في كل نشاط من أنشطتها.

فكيف يجبر الإسلام زينب على الزواج، ويرد نكاح أية امرأة غير زينب لو لم تكن راضية؟ كيف يجبر الإسلام زينب على الزواج بمن لا تريد وبغير كفء، ذلك أن المقصد هنا ليس إلا إبطال التزوير بكافة صوره وأشكاله، فلتمض التحربة التشريعية في التطبيق إلى نمايتها.

تزوجت زينب بزيد بعد تردد حسمته السماء، وبدأت بينهما حياة زوجية فاترة، وفحأة تترل الآيات القرآنية لتخلع عن زيد تلك البنوة المدعاة، ويظهر الاسم الجديد «زيد بن حارثة» الأمر الذي أثر في نفس زيد والنبي على السواء، ومما زاد في بؤس زيد أن زوجته ازداد تعاليها عليه، وبدأ الرسول يتدخل بين الحين والحين لإصلاح ذات البين دون حدوى. فكان زيد يثور والرسول يمنيه، ولكن طال عهد الأماني، وضاق بالأمر ذرعاً زيد، في هذه الحال أوحى الله لنبيه بأن دوره في إصلاح ذات البين قد بلغ النهاية، و لم يبق إلا أن يطلق زيد زوجته، إنه لأمر غريب!

۱ - البخاري جـ ٥ صـ: ١٩٧٤ حـ [٤٨٤٥]

إذ لم يضع لهما حيار غير الزواج، والآن لا حيار سوى الطلاق.

وهنا حدث ما لم يتوقعه الرسول ولا زيد ولا حتى زينب، فأوحي الله إلى نبيه أن يتزوج بمن طلقها زيد، وهنا اعترى الرسول هم ثقيل لهذا الأمر الغريب، وساوره التوحس من الإقدام عليه، بل أخفاه في نفسه خوفاً من عاقبته، فبكل يقين سيقول الناس: «تزوج امرأة ابنه» وهي كلمة لا يرغب النبي أن يسمعها أو تدور في خلد أحد من حوله، إنه أشد حياءً من العذراء في خدرها، كيف سيواجه الناس بهذا الأمر الغريب؟ وما سيقولون عنه؟.

لكن هذا الذي سيقوله الناس هو ما قصد الإسلام هدمه، ويجب على النبي الله أن لا يخفيه في نفسه، وأن ينفذه أمامهم دون قميب. ولو قال الناس: إنه تزوج مطلقة ابنه كانوا مخطئين لأن ادعاء البنوة لون من التزوير ينبغي إبطاله والإقلاع عنه، ولهذا نزل القرآن يلوم الرسول على إحجامه عن وضع هذه التجربة التشريعية موضع التنفيذ، فرغم نزول الآية التي تبطل بنوة زيد لمحمد إلا ألها لا تزال عالقة في أذهان بعض الناس، ولا يزال فيهم من ينطق بها عمداً أو سهواً، فكيف السبيل إلى إبطال ذلك بصورة لهائية؟.

هنا يترل القرآن الكريم ليلوم النبي على توقفه، كاشفاً عن العلة وراء هذا الزواج، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي َ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكُ عَلَيْكِ مَا ٱللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى أَمْسِكُ عَلَيْكِ مَا ٱللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى

ٱلنَّاسَ وَٱللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَلهُ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِّهْمَا وَطَرًا زَوَّجْنَكَهَا لِكَىٰ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْوَاجِ أَدْعِيَآبِهِمْ إِذَا قَضَواْ مِنْهُنَّ وَطَرًا ۚ يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْوَاجِ أَدْعِيَآبِهِمْ إِذَا قَضَواْ مِنْهُنَّ وَطَرًا ۚ وَكَانَ أَمْرُ ٱللَّهِ مَفْعُولاً ﴿ ﴾

وهكذا يفصل القرآن الكريم بين ما ينبغي وما لا ينبغي، وما يستحي وما لا يستحي منه، فأولى بالأنبياء والمشرعين أن يكونوا هم القدوة، ليكسروا عزوف الناس عما لا حرج في فعله، فلم يقل القرآن (فلما قضى ابنك..) وإنما قال زيد، وفي سبب نزول هذه الآية ما يؤكد أنه هما تزوج زينب برغبته، ولكن الله فرض عليه ذلك لأغراض تشريعية تتعلق في حانب منها بسد الذرائع إلى الباطل، فلم يكن أمامه من خيار سوى تنفيذ أمر الله، كما لم يكن أمام زينب يوم أن تزوجها زيد من خيار كذلك، ولهذا قال: (زوجناكها) ولم يقل تزوجتها، فكانت زينب تفخر على زوجات النبي على تقول: زوجكن أهلوكن وزوجني الله من فوق سبع سموات (۱)

وعلة هذا الزواج: ﴿ لِكَيْ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِيَ أَزْوَاجِ أَدْعِيَآبِهِمْ إِذَا قَضَوْا مِنْهُنَّ وَطَراً وَكَانِ أَمْرُ ٱللَّهِ مَفْعُولاً ﴿ ﴾

وهكذا تبطل عادة التبني قولاً بقوله تعالى «ادعوهم لآبائهم» وعملاً بزواج النبي من مطلقة زيد، ولو كان زيد ابنه حقيقة ما صح هذا الزواج،

١- الترمذي ك / تفسير القرآن ٣١٣٧ وقَالَ: هَذَا حَديثٌ حَسَنٌ صَحيحٌ

وقد تزوج زيد بعد ذلك من أم أيمن حاضنة الرسول في ولو كانت أم أيمن أم الرسول حقيقة وزيد ابنه حقيقة ما تم ذلك، وببطلان التبني عملياً ونظرياً تبطل كل صور التزوير، فلا يقولن أحد الآن إن الإسلام عبارة عن مبادئ نظرية، أو مثالية غير واقعية، ولم تكن تلك الرحلة الطويلة والهادفة إلى إبطال التبني بالأمر اليسير، ولكن أرادها الله أن تكون هكذا، فما إبطال التبني سوى واحدة من مسائل الصراع بين الإسلام والمسيحية، فقد أتعب النصارى أنفسهم كثيراً لإقامة التزوير الذي هدمه الإسلام بإبطال التبني، وحاولوا بشتى الوسائل إثبات أن التطبيق العملي المبطل لتزويرهم المناك عن يسعى في شهواته، ولعلك ترغب في معرفة كيف قام تزوير النصارى، وعلى أية أسس اعتمدوه؟.

يستدل النصارى على مشروعية هذا التزوير بالعديد من القصص والحكايات، ومنها ما جاء في إنجيل متى حيث جاء «صدقيون الذين يقولون ليس قيامة فسألوه قائلي: يا معلم قال موسى إن مات أحد وليس له أولاد يتزوج أخوه بامرأته ويقيم نسلاً لأخيه»

[متى ۲۲: ۲۳–۲۶]

فهذه بنوة لا أساس لها في عقل ولا دين، ولا يمكن أن يكون موسى قد حاء بها، فلو أقام العالم كله نسلاً لـ «عير» بن يهوذا لا يعتد به، ولكن اليهود ما فتئوا يطبقون تلك الصورة، ويضعونها في توراة موسى، ويصور سندها الشرعي الإصحاح الثامن والثلاثون من سفر التكوين، وخلاصتها أن ثامار زوجة «عير» بن يهوذا لبست برقعاً وجلست على قارعة الطريق

فرآها يهوذا فزنا بها، وفي تبرير ذلك يقولون إن ثامار دبرت المؤامرة، وفي تبرير المؤامرة قالوا إن هذا كي يأتي المسيح من نسل يهوذا!

هذا في نظرهم أمر معقول جداً، أما غير المعقول وغير المقبول فهو أن يتزوج محمد على من مطلقة زيد الذي ادعاه لنفسه لأن مثل هذا الزواج يكون من رجل يسعى في شهواته، وأما يهوذا فلم يكن يسعى في شهواته، بل كان كل أمانيه أن يرزق بنسل يخرج منه إله النصارى، فلا يفرق هؤلاء بين الزنا والزواج، ولا بين البنوة والتبني، وقد استحي البي أن يقدم على الزواج حتى أجبره الله عليه ودافع عنه فيه بقوله: ﴿ مَّا كَانَ عَلَى ٱلنَّبِي مِنْ حَرَجٍ فِيمَا فَرَضَ ٱللَّهُ لَهُ أُسَّنَّةَ ٱللَّهِ فِي ٱلَّذِينَ خَلَوْاْ مِن عَلَى ٱلنَّبِي مِنْ حَرَجٍ فِيمَا فَرَضَ ٱللَّهُ لَهُ أَلَّهُ اللَّهِ فِي ٱلَّذِينَ خَلَوْاْ مِن عَلَى ٱلنَّهِ وَكَانَ أُمِّرُ ٱللَّهِ قَدَرًا مَّقَدُورًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى الرَّاحِزاب ٣٨٠)

ثم بين أنه في سبيل تبليغ الشريعة لا ينبغي أن يخشى الرسول ما سيقوله الناس: ﴿ ٱلَّذِيرَ ـَ يُبَلِّغُونَ رِسَالَتِ ٱللَّهِ وَتَخَشَوْنَهُ وَلَا يَخَشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهَ ۗ وَكَنْشُونَهُ وَلَا يَخَشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهَ ۗ وَكَنْشُونَ مُو وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهَ ۗ وَكَنْشُونَ مُو اللَّحِزابِ ٢٩٩٠)

وهذا الزواج وهذا التشريع أبطل الإسلام التبني وما قام عليه من ادعاء، نسب المسيح إلى يهوذا أو إلى يوسف، حقيقة أم بالتبني، في أول سلسلة النسب أم في آخرها.

فالأناجيل جاءت تعترف بزين يهوذا بثامار، وسحل متى اسم ثمار الزانية بوالد زوجها في شجرة النسب على هذا النحو «ويهوذا ولد فارص وزارح من ثامار» [متى ١: ٣] فثامار هذه أرملة ابنه «عير» حقيقة

وليس تبني، ومن هذا الزنا أنحب ولدين هما فارص وزارح، والمفروض أن الولدين ابنا «عير» بالتبني لو كان التزوير يسير على منهج واحد، فلماذا نسبهما متى إلى يهوذا بالمحالفة إلى ما ظنوه شريعة موسى؟ .

هل خشي أن يظهر من يشكك في هذه النبوءة بتوهم أن يكون المسيح قد جاء من نسب شرعى؟ .

لا ينسى الشراح الحديث عن الخداع الذي مارسته تلك الأرملة الشابة تجاه يهوذا الهرم، لكن كيف خُدِع وبالتأكيد كشفت له عن وجهها، بل ربما عن كل جسدها، وربما عرفها من صوقها، فلماذا المسيح دون غيره لا يأتي إلا إذا زبى حده يهوزا بأرملة ابنه؟ وحده داود بزوجة حندي من جنود حيشه ؟.

وماذا قالت ثامار لأخوة «عير» أبناء يهوذا وقد شاهدوها تأتيهم بالولد بعد الآخر؟.

وماذا قال يهوذا لأخيه يوسف وهو يطلعه على أبنائه بعد أن جمع الله شملهم على أرض مصر؟.

بل ماذا قال ليعقوب وقد انفتح بصره وبدأ يتعرف على أبنائه؟ .

وكيف فرقوا له بين الأبناء والأحفاد؟ .

وبين أولاد الحلال وأولاد الحرام؟.

إنها ليست غلطة عابرة، ولكنها غلطة شنيعة، رتب عليها المزورون أموراً انتهت بألوهية المسيح، فالأنبياء يفعلون ما لا يفعله عوام الناس، فلماذا لا يبطل الإسلام عادة التبني بكل صورها وأشكالها؟ قولاً وعملاً؟ تلك

الصور التي يتذرع بها الضالون، فكل من يريد الزنا يدعي أنه يقيم نسلاً لأخيه، ولا يزال أمامي العديد من الأسئلة التي تتعلق بزواج يوسف النجار، وهل المسيح ابن يوسف حقيقة أم بالتبني؟ .

وهذه الإشارة تدرك لماذا يصر النصارى على تشويه صورة النبي الله ذلك أنه يكشف ما روجوه من تزوير في نسب المسيح، بعد أن جعلوا له أبوين، بشري وإلهي، ثم البشري جعلوا له نسبين طويلين ينتهي أحدهما إلى سليمان والآخر إلى ناثان. وجادلوا بالباطل ليدحضوا به الحق. ظانين أهم إذا لفقوا ما يثبت أن رسول الله الذي فضح تحريفهم شهواني فقد بطلت رسالته، وثبتت سفاهاهم، وأصبح المسيح ابن الله هو نفسه ابن يوسف تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً.

لم يكتف القرآن الكريم بأن يكرر «عيسى بن مريم» وإنما قدم التطبيق العملي على بطلان التزوير الذي أدى إلى تغيير النسب الصحيح، قدم التطبيق على يد الرسول وليس شخصاً آخر، حتى يرسخ في النفس، ويستقر في الوجدان، ولا يصير إبطال التزوير كالبند المجهول أو الحكم المنسى من التطبيق.

ولكن اليهود كانوا لهذا التشريع بالمرصاد، فقد استغلوا زواج النبي من زينب وراحوا يؤلفون الحكايات، على غرار ما فعلوه من قصة يهوذا وثمار، فبعدما أجبروا على الخروج من المدينة عقب غزوة الخندق، خرجوا وفي ذهنهم الإساءة للرسول الكريم، لم يكتف اليهود بتحريف سيرة داود الكليم، بل طمعوا في تحريف سيرة الرسول على غرار قصة يهوذا

وثمار نسجوا خيوط قصتهم، ولا مانع أن يعلن يهودي إسلامه لترويج قصة تطعن في مقام الرسول، يفسر بها القرآن الكريم، كما فسروا بقصة داود التوراة، ولهذا جاء القرآن الكريم في ختام سورة الأحزاب يحذر من القول بقولهم، أو السير على درهم، فترل قوله تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَكُونُواْ كَٱلَّذِينَ ءَاذَوْاْ مُوسَىٰ فَبَرَّاهُ ٱللَّهُ مِمَّا قَالُواْ ۚ وَكَانَ عِندَ ٱللَّهِ وَجِيهًا ﷺ ﴿ (الأحزاب ٢٩٠)

أي لا تؤذوا نبيكم كما فعل اليهود مع موسى حيث قالوا (إنه آدر) وورد في قولهم هذا عن موسى حديث صحيح، قد يستطيع اليهود إدخال مثل هذه الافتراءات على أنبياءهم في كتبهم المقدسة وفي تفسير القرآن الكريم، ولكنهم لا يستطيعون أن يغيروا كلمة واحدة في القرآن الكريم.

لهذا كله جاءت سورة الأحزاب تبطل عادة التبني، قولاً بقوله تعالى (ادعوهم لآبائهم) وعملاً بتطبيق النبي لذلك بزواجه الفعلي من زوجة ابنه المدعى بعد أن طلقها.

وجاءت الحكمة في كونها مطلقة حتى لا يتوهم واهم بفكرة إقامة النسل للمتوفى، وبهذا يكون قد أتاهم بحالة مخالفة لما اعتادوه، ليقيم بها عليهم حجة لا تقبل الذرائع.

فليذهبوا يميناً ويساراً فقد أحاطت بهم براهين الحق القاطعة، وحجمه الساطعة، وليس لديهم إلا الحسرة والندامة على دينهم المخالف للعقل إجمالاً وتفصيلاً، وعلى دنياهم التي يتمتعون فيها كالأنعام .. والنار مثوى لهم.

# ٤ - اتهام النبي باتخاذ الوحي ستاراً لإعفاء نفسه من الشريعة

يدعي: أن النبي قد أساء حقوق البنوة التي ادعاها، ليستر إسرافه في حياته الشخصية، فتحت ستار الوحي أعفى نفسه من شرائع أتي بها دينه.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَ جَكَ ٱلَّئِتِي ءَاتَيْتَ أُجُورَهُر ب ٢٠٠٠ الله

هذه الميزة المبالغ فيها التي تمتع بها ربما تناقضت مع ما هو مسموح به لسائر المسلمين، قال تعالى: ﴿ وَإِنّ خِفْتُمُ أَلّا تُقْسِطُواْ فِي ٱلْيَتَهَىٰ فَٱنكِحُواْ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ مَثْنَىٰ وَثُلَتَ وَرُبَعَ لَا قَانِ خِفْتُمْ أَلّا تَعْدِلُواْ فَي لَا تَعْدِلُواْ فَي النساء) فَوَ حِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْكُمْ أَذَالِكَ أَدْنَى أَلّا تَعُولُواْ ﴿ وَالنساء)

«لكن القارئ يستطيع من خلال ما ذكرناه أن يدرك كيف استغل النبي نبوته لإشباع الرغبة الحسية». [صــ ٣٥٨ من الترجمة]

# 🕸 ورداً على هذا نقول:

قلما تجد مسيحياً يطعن في الإسلام لا يتخذ من الافتراء على حياة الرسول الخاصة منفذاً لذلك، وليس هذا لأن حياته الحاصة منفذاً لذلك، وليس هذا لأن حياته الحاصة على المسلم كبرهان على صدقه الحلى المسلم كبرهان على صدقه الحلى المسلم كبرهان على المسلم كبرهان المسلم

كما أن عرض سيرته دون افتراء يؤثر في نفوس غير المسلمين، وكثيرون يسلمون لله رب العالمين عندما تعرض عليهم مواقف من حياته الخاصة، وآخرون يبقون مستسلمين للقلق النفسي إلى نهاية الحياة.

غير أن القساوسة من ذوي السطوة والأناقة لا يدعون موحداً دون أن يشككوه.

ولا عابر طريق إلى الإسلام دون أن يصدوه.

وقد يستغلون ترجمات رديئة لبعض كلمات القرآن الكريم، وأحياناً يضعون الآيات في غير السياق، ليخرجوا في النهاية بصورة منمقة من الأكاذيب علهم يصدون بها من يرغب في توحيد الله تعالى.

ففي البداية يفترضون أن النبي على كان مسرفاً في الشهوات، ثم لا يحاولون إثبات هذا الفرض، وإنما البحث عن مبرراته، فإن لم يجدوا ما يبرره زعموا أنه كان يحاول ستر إسرافه بالوحي، وعند سوق الأدلة من الوحي قد تعمى بصائرهم وأبصارهم عن بعض الكلمات التي تعود بهم إلى ما قبل المربع الأول، فمثلاً كلمة (أحللنا) في قوله تعالى:

# ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجَكَ ﴾

ماذا لو تأملها هؤلاء الواهمون؟ هل يبقى لهم مجالاً للقول؟ إلهم لهذا لا يتأملونها، ويتحدثون وكأن قضية تأليف محمد للقرآن قد فرغوا من إثباتها، ويكرز جهلة مثقفيهم كاشفين عن سعة علمهم أمام العوام المساكين، ودائماً يحرص هؤلاء المثقفون على الحديث وكألهم يؤلفون كل يوم قرآناً كذاك الذي جاء به محمد التَّلِيُّ والمسيحي الذي يتردد على كنيسة يشعر وكأن بطلان الإسلام لم يعد مسألة قابلة للنقاش، في حين أن الإسلام كما هو، ولا يزال القرآن الكريم يتحداهم أن يأتوا بسورة من مثله، والمدهش ألهم يعجزون عن تلبية نداء التحدي ولكنهم لا يعجزون عن مواصلة الشتائم والسفاهات.

ونحن نعلم أن إباحة الزواج للرسول بأكثر مما أباحه الله للمسلم العادي لم يقع برغبته على ولكن الله أراد له ذلك لأغراض تشريعية مختلفة، فليس النبي كأحد المسلمين، فالمسلم يباح له الزواج ولكن الزواج في حق الرسول فرض: ﴿ مَّا كَانَ عَلَى ٱلنَّبِي مِنْ حَرَجٍ فِيمًا فَرَضَ ٱللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ الرَّاحِزاب ٢٨٠)

والمسلم بمحرد أن يتزوج يتمتع بزوجته، ولكن النبي تتوقف تفاصيل أفعاله على أوامر الشرع، فكل أفعاله تشريع أمرنا الله بالاقتداء بها، قال تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجَكَ ﴾ ومن نظر إلى حياته ﷺ لاحظ فيها تفرده بخصائص تتعلق ليس فقط بعدد الزوجات وإنما كذلك بتفاصيل كل زواج أقدم عليه، فقد تزوج في أفضل أيام شبابه بأرملة في الأربعين من عمرها، ولم يبحث عن غيرها في هذا السن من العمر بل اتجه إلى غار حراء بعيداً عن مكة بمتعها ومباهجها، فزواجه بمذا العدد من النساء في أواخر عمره، بعد أن قضى ما يقارب ثلاثين عاماً من ريعان شبابه وأجود أيامه، مقتصراً على زوجة واحدة عجوز – حديجة ثم سودة - لم يكن لأجل أنه وجد بغتة في نفسه قوة عارمة من الشبق لا يصبر معها إلا بمثل هذا العدد من النساء، بل كانت هناك أغراض أجل وأعظم من هذا، فقد كان من تقاليد العرب الاحترام للمصاهرة، ولا يزال الصهر عندهم باباً من أبواب التقارب بين البطون المختلفة، وكانوا يرون مناوأة ومحاربة الأصهار سُبَّة وعاراً على أنفسهم، فجاء زواجه عليم بأمهات المؤمنين كاسراً سوراة عداء القبائل للإسلام(١).

وحسبي هنا أن أشير إلى زواجه الطّيني بجويرية بنت الحارث سيد القوم، والتي وقعت في سهم ثابت بن قيس فر غزوة بني المصطلق، فادى عنها رسول الله على وتزوجها، فأعتق المسلمون بسبب هذا التزويج مائة من أهل بينت بني المصطلق قد أسلموا، وقالوا أصهار رسول الله على (٢)

وفي بعض الأحيان كانت المرأة تأتي الرسول الله لتعرض عليه نفسها، وكان كرمه التليكل يرفض أن يردها، فكان يزوجها من يرضاه لها من أصحابه، ولو كان هؤلاء النسوة يعلمن تحديد الزواج بأربع ما عرضن أنفسهن عليه، فلا مفر من القول بأن حكم تحريم الزواج بأكثر من أربع لم يتعلق به، أو لم يكن قد نزل، ولكن نزول قوله تعالى:

﴿ لَا يَحِلُ لَكَ ٱلنِّسَآءُ مِنْ بَعْدُ وَلَا أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَاجٍ وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَّ ﴾ (الأحزاب ٥٢)

يشير إلى إتمام التشريع الإسلامي في جانب من حوانبه، فهو كقوله تعالى:

﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ اللَّهُ الْمُكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَنَمَ دِينًا ﴾ (المائدة ٣)

١ - انظر الرحيق المختوم صــ ٤٨١، ٤٨٠

٢- الرحيق المختوم صــ ٤٨١، ٤٨١.

#### فأين مكان المتعة في حياته هها؟

في السنوات العشر الأخيرة في حياته قاد الجيوش، وتلقى وبلغ فيها القرآن الكريم، وعلم أحكام الإسلام إجمالاً وتفصيلاً، قولاً وتطبيقاً، وفي النهاية لم يزد في الزواج عما أباحه الله للمسلم العادي إلا عندما ناهز الستين، والزوجة الخامسة تزوجها وعمره ثمانية وخمسون عاماً، بينما بقي حتى الخمسين مع زوجة واحدة تسبقه بخمس عشرة سنة، فما الذي يفعله لو كان غارقاً في لذات الجسد وقد بلغ من المكانة والسلطان ما بلغه؟

«لم يكن عسيراً عليه أن يجمع إليه أجمل بنات العرب، وأفتن جواري الفرس والروم على تخوم الجزيرة العربية.

ولم يكن عسيراً عليه أن يوفر لنفسه ولأهله من الطعام والكساء والزينة ما لم يتوفر لسيد من سادات الجزيرة في زمانه.

فهل فعل ذلك بعد نجاحه؟ هل فعل ذلك في مطلع حياته؟.

كلا. لم يفعل شيئاً من ذلك قط بل فعل نقيضه، وكاد أن يفقد زوجاته لشكايتهن من شظف العيش في داره»(١)

فكيف يقولون إنه استغل نبوته لإشباع الرغبة الحسية؟ وهل إشباع الرغبة الجنسية يحتاج إلى استغلال للنبوة أو غيرها؟ وهل يدع استغلال شبابه في أول حياته ليستغل نبوته في أخرها؟ يا عبدة الثالوث: حتى في هذه لا تعقلون!



١ - حقائق الإسلام وأباطيل خصومه عباس العقاد صـــ ١٩١ ط/ مطبعة مصر

#### ٥- اتهامه ﷺ بأنه كان يسعى لتخليد ذكراه بعد الممات

يدعي: أن النبي قد حرم على كل زوجاته الزواج من بعده، مع أن بعضهن كن صغيرات السن، لقد التزمن بهذا بعد مماته التزاماً صارماً، وعشن أرامل، ومتن أرامل، والنص القرآني الذي ورد فيه هذا الحكم نص غريب، وسيجعل القارئ يخلص بأن روح الغيرة هي التي أملته، كما كان يقصد به تخليد ذكراه بعد موته. [انظر صـــ ٤١٣ من الترجمة]

# 🕸 ورداً على هذا نقول:

ما كان الزواج في البيئة العربية ولا في غيرها مخلداً لذكر، أو رافعاً لقدر، بل هو في أغلب حالاته معبر عن ضرورة اجتماعية، أو رغبات قبلية، وهو من هنا مؤثر في النفس، وخاصة عندما تحين لحظة فراق الزوج لزوجه، فهل تحريم الزواج على زوجات من أيقن بالرحيل يخلد ذكراه؟ .

لقد رفع الله عن نبيه هم التفكير في مستقبل آل بيته، ذلك أنه تولى أمر نسائه في تشريع سماوي معجز، وفي آيات قرآنية تتلى آناء الليل وأطراف النهار، فالمسلمون جميعاً عرب وغير عرب أصبحن أبناء لهن، فلسن كبقية أرامل العالمين، فهن أمهات للمسلمين والمسلمات، ففي سورة الأحزاب نقرأ قول الحق تعالى:

﴿ ٱلنَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ ۖ وَأَزْوَاجُهُ رَأَمَّهَا مُهُمْ ۗ ١ اللَّهِ

«وأزواجه أمهاتهم» مبتدأ وخبره، فيه حكم الله القاطع بشأن أمهات المؤمنين والمؤمنات، فالسورة التي تبطل التبني تشرع أمومة أو بنوة من نوع

آخر، فزوجات النبي أصبحن أمهات للمؤمنين والمؤمنات حقيقة لا تبني، فكما اختار الله محمداً للرسالة، اختار زوجاته أمهات للمؤمنين بمذه الرسالة، فزوجات النبي أمهات للمسلمين في كل مكان وزمان، فهن أفضل من تلك التي ولدت وأرضعت، حيث يجسدن رابطة الأخوة الحقيقية للمؤمنين والمؤمنات، ويؤكدن الوحدة الإسلامية، التي تجسد روح المحبة بين المسلمين. لهذا يحرم على المؤمنين الزواج بزوجات الرسول ﷺ لأنهن الأصل الذي اجتمع عليه المسلمون، ولا تحريم بين المسلمين ما لم يشتركوا في من أنجبت أو أرضعت وبعض صور علاقات القربي، وشاء الله أن لا ينجب على من واحدة من اللائي دعين بأمهات المؤمنين ليفسح المحال أمام تلك الأمومة الفريدة، فلا تختلط الحقيقة بالمحاز، أنجب من خديجة وقد ماتت في مكة، ومن مارية وكانت أم ولد، وأما زوجاته اللائي لم يرزقن منه على الولد فقد أراد ربك أن يهيئهن لأمومة لا حدود لها، أمومة يسمو بها ومن خلالها الوجدان الروحي، لقد وضع الله في قلوبمن رحمة ومحبة لا نهاية لها، وأجمل ألوان المحبة ما كان منبعثاً من أم لأبنائها، وليس أجمل مما ينبعث من أمى التي ولدتني إلا ما فاض به قلب أمى التي جمعتني بكل إخواني المسلمين، لقد تجلت غريزة الأمومة في أكمل معانيها فيهن، حتى لنرى أمنا عائشة تؤثر ابناً من أبنائها عليها في الدفن بجوار حبيبها رسول على فلو كانت أماً مستعارة ما رضيت بذلك، وقد رأيناها تقود جيشاً عندما فجعت في عثمان را الله ولو التفت الناس إلى هذا الجانب لسجلوا الكثير من المواقف، وربما أغرب ما في الأمر أن المسلمين يشعرون اليوم بأن زوجات النبي أمهات لهم حقيقة لا مجازاً، يشعر بهذه الحقيقة الأبناء والأباء والأجداد والأحفاد على السواء.

ور. ما ذهب بك الظن إلى أن الرسول بهذا المنطق يمكن أن يكون أباً للمسلمين، وإذ بالقرآن الكريم يؤكد إبطال التبني وإبطال هذا الظن الجديد، قال تعالى:

﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّئُ ۗ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴿ ﴾ (الأحزاب ٠٤٠)

والفرق بين الصورتين أن أبوة محمد الله المؤمنين لو أباحها الشرع فستصبح أساساً يبنى عليه كل صور التزوير، فيحرم عليه الزواج بالمؤمنات كما يحرم على بناته الزواج بالمؤمنين، فله الله أن يتزوج من بنات المسلمين ما شاء فيما أحله الله له في قوله تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّآ أَحُلَلْنَا لَكَ أَزْوَ جَكَ ﴾.

ولم يكن من المنطق أن يبيح الإسلام له ذلك لو كان أباً للمؤمنين، ولا أن يحرم على المسلم الزوج بنساء النبي لو لم تكن أمهات له، قال تعالى:

﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَن تُؤَذُواْ رَسُولَ ٱللَّهِ وَلآ أَن تَنكِحُوٓاْ أَزُوا جَهُ، مِن بَعْدِهِ مَ أَبَدًا ۚ إِنَّ ذَٰ لِكُمْ كَانَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمًا ﴿ ﴾

وبهذا التشريع لم يعد مسلم من هذا العهد وإلى يوم الدين إلا وزوجات النبي أمهات له، فهل يباح لهن الزواج بغير المسلمين؟ هذا والله لهو السفه إن قصد القساوسة أن يقولوا به!

ولم يشر القرآن الكريم إلى أن زوجة نبي قد تزوجت من بعده مكتفياً بأن الذوق العام يرفض ذلك، كما أن تحريم زواج الأمهات لا يخالف فيه دين من الأديان، وحتى الأناجيل وإن لم تحرمه لا تبيحه، ولهذا نعجب كيف يصف القس الآية القرآنية التي تحرم زواج الأمهات بالغرابة؟.

كأنه كان يود نصاً على هواه يبيح ذلك!

فماذا نقول لمثل هذه العقول؟ .

قد لا تتخيل أن في عالم الإنس من يفكر بهذه الطريقة، ولكن ما لا تتخيله نراه في آل بوش، فالأمهات لا يحتجن من أبنائهن أكثر من الرعاية، وليس أمتع لأم ترعى أولادها من أن تراهم وقد حققوا الانتصارات، ونشروا العدل ومضوا على العهد.

فإلى الخلد يا رسول الله.

وإلى الراحة الأبدية.

سيظل المسلمون وإلى يوم الدين ينادون: أمنا زينب وحفصة.. أمنا عائشة وصفية.

سيظل كل مسلم يقول: أمي جويرية وأم حبيبة.. أمي سودة يقولها الأبيض والأسود، أمى ميمونة وأم سلمة يقولها العربي والعجمي.

لهذا كله لم يجد الرسول هي وهو على فراش الموت ما يوصي به غير أن يقول: (الصلاة وما ملكت أيمانكم) (١)

فما للنصاري لا يكادون يفقهون حديثاً!

١ - النهاية في غريب الأثر جـ ٤ صـ ٣٥٨

فلو سار الأمر على هواهم لكان حال القيم عندنا كحالها عندهم، مخالفة لكافة الطبائع السليمة، والمعاني الإنسانية النبيلة، فتأمل كيف تفترض عقولهم خيالات تعبر عن رداءة طبعهم، وتكشف عن قيمة الدين عندهم، فبينما يحرم الإسلام الزواج بأمهات المؤمنين يحكم النصارى على أم الإله أن تتزوج بأحد عبيد ابنها!

وتمضي الأناحيل فتسحل مواقف مخزية للمسيح تجاه أمه، فقد مات زوجها فأصبحت أرملة في حاجة إلى رعاية ابنها البكر إن لم يكن الوحيد، والاهتمام بما من فلذة كبدها هو أقل ما تطمع فيه، ولكن ماذا فعل يسوع مع أمه، أمه حقيقة لا مجازاً؟

والحق أن الأناجيل لم تسجل أي دور مشرف ليسوع مع أمه!

وسأقص عليك القصة بإيجاز، لقد «كان عرس في قانا الجليل، وكانت مريم أم يسوع هناك، ودعي أيضاً يسوع وتلاميذه إلى العرس، ولما فرغت الخمر قالت أم يسوع له: ليس لهم خمر. قال لها يسوع: ما لي ولك يا امرأة. لم تأت ساعتي بعد»(١)

يصور إنحيل يوحنا لنا المشهد على هذا النحو: فقد أسرت مريم إلى ابنها حديثاً، بأن عليهم أن يكتفوا من الخمر عند هذا الحد، حتى لا يتسببوا في

١ – يو ٢ : ١ – ١٣ وهذه هي المعجزة الأولى للمسيح في رأي يوحنا، ولكن في هذه القصة ما يجعلها متنافرة مع بقية أحداث الأناجيل، فأمامك كلمة (تلاميذه) وبعد هذه الكلمة سيحرص الإنجيل على الحديث عن إيمان التلاميذ، والواقع أنه في لحظة تحويل الخمر أو المعجزة لم يكن للمسيح تلاميذ.

إحراج أهل العريس بطلب المزيد من الخمر، لأن خمرهم نفدت أو كادت، والمفروض أن يسوع قد ناهز الثلاثين من عمره، والمفروض أن لا يسرف في الخمر لو كان من الراشدين، وسواء أكان يسوع مقتنعاً بنفاد الخمر فعلاً أم لا فقد أخذته العزة والإصرار، بينما أخذت زملاءه نشوة الخمر وراحوا يضحون ويثورون. إن نفاد الخمر هو أسوأ حبر يمكن أن يسمعه أصحاب الكيف والمزاج وهم على وشك ذهاب وعيهم، لهذا أصاب مريم من ابنها ما أصابها، «مالي ولك يا امرأة»!

إنا كلمة مؤذية بكل يقين، لكن بجوار هذه الكلمة المؤلمة سمعت مريم بالتأكيد الكثير من الكلام الطيب في هذا اليوم المليء بالبهجة والسرور، سمعت عبارات من المساطيل ومن غير المساطيل، عبارات من نحو (العاقبة عندك يا مريم) «تفرحين بيسوع قريباً إن شاء الله يا مريم» ونحو ذلك، ولكن ما كان أحدٌ يتوقع أن يحدث من يسوع ما حدث، فمريم التي سمعت كثيراً والممتلفة بهجة وسروراً أسرت إلى ابنها بأن لا يتسبب وزملاؤه المحترمون في إحراج أهل العريس بسؤال المزيد من الخمر إذ بحا تقع في ما لم تتوقعه من حرج، إلها تممس في أذنه، فإذ به يعبس في وجهها، ويرفع صوته عليها، لم يكن أحد يتوقع أن يسمع يسوع وهو يهين أمه على رؤوس الأشهاد، لا شك أن المدعوين الذين لم يسكروا بعد قد صدموا عندما سمعوه يقول لها بأعلى صوته: (يا امرأة) بالتأكيد لم يسمعوا أحداً يناديها بتلك الكلمة غير ابنها المدلل.

بوسع يسوع أن يعاتب أمه كيفما شاء في المترل، أما أن يقول لها «يا

امرأة» أمام زملائه من شباب وشابات قانا الجليل الحلوين فهذا لا يليق ! وقد يكون خوفها عليه وعلى أصدقائه من الإسراف في الخمر هو الذي حملها على إخبارهم بنفاد الخمر، فلماذا لا يقدر إخلاصها ورغبتها في أن لا يلقوا بأنفسهم إلى التهلكة؟.

لكن يسوع يصيح بغضب «لم تأت ساعتي بعد»

أي لم أشبع من الخمر ولم أسكر بعد (١) ثم يتسلل من بين المساطيل ليخرج بأواني الخمر المخفية من قبل أهل العريس، ويهتف المساطيل «عاش يسوع!».

والغريب أن المساطيل الذين كانوا على وشك أن يفيقوا من سكر هم بعد إبطاء الخمر عنهم ظنوا أن يسوع حول الماء إلى خمر أعجبت جودها المعلم الكبير رئيس المساطيل.

والواقع أن فرية صناعة يسوع للخمر ربما ترددت بسرعة بغرض إنقاذ سمعة أم يسوع من حرج الهامها من قبَل المساطيل وغيرهم بالكذب، فقد

١- والمضحك أن النصارى يفسرون قوله ﴿ لم تأت ساعتي بعد ﴾ على ألها لم تحن ساعة عمل المعجزات، وبداية الخدمة الجهرية له، و لم يلحظوا أن ساعته حانت وأن تلاميذه حوله، (حيث دعي يسوع وتلاميذه) فهل كان له تلاميذ قبل أن تأتي ساعته؟ وكيف يقول لأمه (لم تأت ساعتي بعد) ثم فجأة تأتي ساعته، أليس من المنطق أن نقول: إن ساعته لم تأت بمعنى أنه لا زال في البداية و لم يبلغ نشوة السكر بعد، فهو في حاجة إلى بضع كاسات مملوءة بالخمر تبلغ به درجة المساطيل.

أخبرت بنفاد الخمر، وها هو ابنها يخرج علانية أواني مليئة بأجود مما شربوه! فلتكن مريم صادقة بقوله إن الخمر نفدت، وأما الخمر التي أحضرها يسوع فهي في الأساس ماء كان معداً لتطهير اليهود فحوله يسوع خمراً.

وعلى كل الأحوال انشغل يسوع بتلبية رغبات أهل الكيف والمزاج من شباب قانا الجليل، وتصرف مع أمه بشكل غير لائق، وقال لها (مالي ولك يا امرأة) أي لا علاقة لي بك يا امرأة. فهل تقبل أية أم أن يقول لها ابنها ما قاله يسوع لأمه؟

لماذا لم يقابل أمه بحفاوة تليق بها؟

هل نسى أن هذه المرأة حملته في بطنها تسعة أشهر؟

هل نسى ألها أرضعته عامين؟

هل نسي كم تحملت بسببه ومن أجله من سفاهات اليهود؟ هل تلفظ أحد المسلمين بحضرة أمهات المؤمنين بما قاله يسوع لأمه؟ صحيح.. المسلمون لا يسكرون، ولكنهم أيضاً لا يسيئون لأمهاتهم. هذا هو سلوك المسلم العادي مع أمهات المؤمنين.

وهذا هو سلوك معبود النصاري مع أمه.

ألم تكن مريم أم يسوع حقيقة أم أن كلمة (أمي) لم يكن ليعرفها؟ هل نسى الوصايا العشر (أكرم أباك وأمك كما أوصاك الرب إلهك)(١)

١ - تثنية ٥ : ١٦

كيف نقول لأبنائنا إنه قدوتنا إذا كنا نرفض منهم مثل هذا الخطاب؟ إن أحدث تفسير صدر للكتاب المقدس هو (التفسير التطبيقي) فكيف حل فيه أباطرة الفكر هذه المعضلة؟ يقول التفسير المذكور: إن يوسف النجار كان في ذلك الوقت قد مات، ومن ثم فلعلها (أي مريم) اعتادت أن تطلب من ابنها العون في المسائل العويصة، وكان رد يسوع على العذراء عسير الفهم) أ. هـــ

أما القس إبراهيم سعيد في شرح بشارة يوحنا فقد بلع ما هو عويص، وهضم ما هو عسير، فاعتبر رد يسوع لائقاً بأمه!

عموماً لا تترعج أيها الأب، ولا تترغجي أيتها الأم.

لا تترعجا. فإن الإسلام ينفي أن يصدر مثل هذا القول عن المسيح، لا إلى أمه ولا إلى غير أمه، لا في أول دعوته ولا في آخرها، وأول معجزاته التَّلِيَّةُ في القرآن الكريم هي كلامه في المهد، وفيها دافع عن أمه، وأظهر دعوته حتى كاد اليهود لا يصدقون.

ولا تعتبر الأناجيل ما حدث في عرس قانا الجليل غلطة عابرة من شاب مسطول، فكلمة «يا امرأة» ظلت تتردد على لسان يسوع من أول خدمته إلى أخرها، في أولها «ما لي ولك يا امرأة» وفي أخرها «يا امرأة هو ذا ابنك»! فحتى وهو على الصليب لم ينس أن يرسل إليها بتحياته المعتادة، ألفاظ خادشة لحيائها «يا امرأة هو ذا ابنك»(١)

فهل إدمان الخمر جعله لا يفرق بين أمه والمحدلية؟

۱ – يوحنا ۱۹: ۲۲

المحدلية يخاطبها بذات اللهجة وقد تكون أخف قليلاً عندما يقول لها:

«يا امرأة لماذا تبكين؟» [يوحنا ٢٠: ١٥، ١٥]

فهذه هي البداية وهذه هي النهاية في دعوة يسوع.

بدايتها خمر ممزوج بسفاهة، ونهايتها خمر ممزوج بمر وخل مع السفاهة أيضاً.

وما بين البداية والنهاية سفاهات لا تنقطع، وحتى لو لم يسكر يسوع، انظر عندما قدمت إليه أمه، لقد رفض أن يخرج إليها، «وفيما هو يكلم الجموع إذ أمه وإخوته قد وقفوا خارجاً طالبين أن يكلموه فقال له واحد: هو ذا أمك وإخوتك واقفون خارجاً طالبين أن يكلموك. فأجاب وقال للقائل له: من هي أمي ومن هم إخويي؟

ثم مد يده نحو تلاميذه وقال: ها أمي وإخوني، لأن من يصنع مشيئة أبي الذي في السموات هو أخي وأخيى وأمي» [متى ١٢: ٤٦- ٥٠] فسؤاله: من هي أمي ومن هم إخوني؟ نكران لجميل من حملته وأرضعته.

# فهل أمه وإخوته لم يصنعوا مشيئة الله؟

بعض الكتاب يرى أن يسوع كان معقداً نفسياً من أمه (۱)، ذلك أن اليهود كانوا يلمزونه دائماً بالسؤال: أين هو أبوك؟ [يوحنا ٨: ١٩] وحتى قبل أن يعرف يسوع الفرق بين مشيئة الله ومشيئة قيصر، عندما

١ - انظر سر مريم حسيني يوسف الأطير صــ ٧٨وما بعدها مكتبة النافذة

كان عمره اثني عشرة سنة، كان لا يطيق أمه، وكثيراً ما كان يترك لها المترل، وكثيراً ما كانت تبحث عنه هناك وهناك، باختصار كان دائماً منكداً عليها، ذات مرة «قالت له أمه: يا بُني لماذا فعلت بنا هكذا؟ هوذا أبوك وأنا كنا نطلبك معذبين»

فماذا قال لهما؟

«قال: لماذا كنتما تطلباني؟ ألم تعلما أنه ينبغي أن أكون في ما لأبي. فلم يفهما الكلام الذي قاله لهما» [لوقا 7 : 80 - 80]

فهذا صبي في نهاية المرحلة الابتدائية يتبجح في أبويه، ولا يود أن يعلما أين هو، ويرد سؤال أمه بسؤالين، وكلمتها بكلمتين، وفي النهاية لم يفهم أبواه!

أعتقد أنه لو كان ابنك حقيقة لهممت بضربه.

وأي شيء يمكن أن نفهمه من هذا النص و لم يفهمه أبواه؟

لقد قالت له أمه كلمة حركت غضبه، «هو ذا أبوك وأنا كنا نطلبك» هذه الكلمة «أبوك» لا يطيق يسوع أن يسمعها، إنه يقول لها: كيف تقولين عن هذا الرجل إنه أبي، ألا تسمعين ما يقوله اليهود عني، إني ذاهب لأكون في ما لأبي!

أعتقد أن المشهد لو طال لظهرت الصورة أكثر.

 فهل يستطيع مسلم اليوم أن يقول «عائشة» دون أن يسبقها بكلمة «الأمومة» أو حفصة دون أن يقول: «أمنا حفصة» الخ؟ فكيف تنقلب الأم إلى زوجة؟ .

القس بوش يعتبر تحريم زواج الأمهات تعذيباً للمرأة، ولم يعلم أن ابتلاء الأم أرملة أو غير أرملة بابن على شاكلة يسوع ينكد عليها كل يوم، ويفرج عليها الناس هو أكبر عذاب لها.

نعوذ بالله أن يكون المسيح عيسى ابن مريم كذلك، وإنما قلنا بمقتضى ما يؤمنون! .

إنك لو دعوت إلى الفضائل نالك من هؤلاء السفهاء بعضاً مما نال عيسى التَلْيِكُلاً!.



#### ٦- الزعم بأنه على يصف الفردوس بما يتلاءم وخيال العرب.

يزعم في صـ ٢٠٠ من الترجمة أن الأمم الأكثر تحضراً وثقافة تختص بالسعادة الروحية، والعكس بالنسبة للأمم المتخلفة التي قلما تتذوق اللذات المجردة (غير الحسية) فتلك - في نظرهم - سمة العرب، ومن ثم حرص النبي على أن يصف الجنة بما يتلاءم مع خيالات الجنس العربي، لأنه يعلم حاذبية هذه الماديات الملموسة فكان لا بد من وصف ثواب الآخرة ممزوجاً بما، فهذا يتناسب مع مزاج قومه.

#### الله ورداً على هذا نقول:

لقد رفض النصارى النعيم الحسي في الآخرة وراحوا يغرقون فيه في الدنيا، معتقدين أن مجرد الإيمان بالمخلص كاف في النجاة، وحجتهم في هذا الهراء قول بولس:

(لأنه بطاعة الواحد سيجعل الكثيرين أبراراً) (رومية ٥: ١٩) والواحد هنا هو المسيح الذي أطاع الآب وتقدم في شجاعة ليسمر على الصليب.

وانطلاقا من هذا تتوارد أدلتهم على أن النبي الله وصف نعيم الآخرة بأنه حسي، وهذا غير النعيم الذي يحلم به هؤلاء المتحضرون في الآخرة، إذ هو نعيم معنوي، والأدلة التي تنقض قولهم هنا لا حصر لها، وقد اعتاد علماء المسلمين في هذه النقطة أن ينتظروا إخوالهم المخدوعين حتى يقدموا أدلتهم على النعيم المعنوي في الآحرة ثم يشرحون دليلهم بما يكشف أن

الدليل عليهم لا لهم. ولكن ما حيلتنا والقس بوش لم يقدم أدلة لا على إثبات النعيم المعنوي ولا على إبطال العذاب الحسى!

وعلى كل حال فالمنصرون اليوم يجمعون على الاحتجاج هنا بقول المسيح «تضلون إذ لا تعرفون الكتب ولا قوة الله لأهم في القيامة لا يُزوجون ولا يتزوجون بل يكونون كملائكة الله في السماء»

[متى ۲۲: ۲۹، ۳۰]

ولكن عندما نرجع إلى الكتاب المقدس نجد الملائكة يأكلون ويشربون، بل لا مانع إذا قلنا إن الآلهة نفسها تأكل وتشرب. فقد أكل يسوع قبل القيامة وبعدها. [يو ٢١: ١٣]

والغريب أنه ذات مرة حاول أحدهم الاستدلال على النعيم المعنوي بقوله: (ولا تخافوا من الذين يقتلون الجسد ولكن النفس لا يقدرون أن يقتلوها. بل خافوا بالحري من الذي يقدر أن يهلك النفس والجسد كليهما في جهنم) وفي لوقا ٢١: ٥

ولم ينتبه إلى أن الدليل يؤكد الهلاك للحسد والنفس معاً في جهنم، والقرآن الكريم لا يقول بأكثر مما عجزوا عن إثبات نقيضه من كتبهم، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَئِتِنَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَارًا كُلَّمَا نَضِجَتُ جُلُودُهُم بَدَّلْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ أَلِنَ ٱللَّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ وَالنساءِ )

وفي نفس الوقت يتحدث عن النعيم المعنوي، قال تعالى:

﴿ \* قُلْ أَوُنَبِّئُكُمْ بِخَيْرٍ مِّن ذَالِكُمْ ۚ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ عِندَ رَبِهِمْ جَنَّتُ لَ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَأَزْوَاجٌ مُّطَهَّرَةٌ وَرِضْوَانَ مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَأَزْوَاجٌ مُّطَهَّرَةٌ وَرِضْوَانَ مِنَ مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَأَزْوَاجٌ مُّطَهَّرَةٌ وَرِضُوانَ مِنَ أَلَا مِنْ وَاللّهُ وَٱللّهُ وَٱللّهُ بَصِيرٌ بِٱلْعِبَادِ ﴿ ﴾ (آل عمران ١٥٠)

﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْوَ لِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ أَعْظُمُ دَرَجَةً عِندَ ٱللَّهِ ۚ وَأُولَتِهِكَ هُرُ ٱلْفَآبِرُونَ ﴿ يُبَشِّرُهُمْ رَبُّهُم بِرَحْمَةٍ مَّنَهُ وَرِضُوانٍ وَجَنَّنتٍ هُمْ فِيهَا نَعِيمٌ مُّقِيمٌ ﴿ قَلْدِينَ فِيهَا أَبَدًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَندَهُ وَرَضُوانٍ وَجَنَّنتٍ هُمْ فِيهَا نَعِيمٌ مُّقِيمٌ ﴿ فَي خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَندَهُ وَ أَجْرُ عَظِيمٌ ﴿ فَي التوبة ٢٠٠-٢٢٠)

ويعترف القس بوش صـ ٢٠٢ عقب إثارة هذه الشبهة بأنه لا يمكن أن ينكر أن القرآن يشير إلى بعض أنواع السعادة الروحية قال تعالى:

﴿ دَعْوَنْهُمْ فِيهَا سُبْحَنِنَكَ ٱللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلَنَمُ ۚ وَءَاخِرُ دَعْوَنْهُمْ أَنِ الْكَمْ وَعَوَنْهُمْ أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (يونس ١٠٠)

ولست أدرى لماذا الإصرار على هذه الشبهة إذا كان الأمر كذلك، هل لأن كتب التنصير القديمة قد نالت القداسة فلا يجوز التعديل فيها، بينما تعديل ترجمات الكتاب المقدس لن يتوقف عند حد!



## ٧- الزعم بأن تغيير القبلة أزعج أتباع الدين.

يدعي في صـ ٢٩٠ من الترجمة أن تغيير القبلة كان مصدر إزعاج لكثيرين من أتباع الدين، إذ كان يعني هذا بالنسبة لهم تقلباً في عقائد النبي، فتخلوا عنه، لكن تنامى كراهيته لليهود جعله يؤكد هذا التغيير.

# ا على هذا نقول: ﴿ وَرِداً على هذا نقول:

هناك فرق بين تغير العقيدة وتغير الشريعة.

في الشريعة التغيير من الأمور المبررة، وهو المعروف بالنسخ، والمسيح ينتهجه كثيراً، كما في الإصحاح الخامس من متى «سمعتم أنه قيل للقدماء لا تزن.

وأما أنا فأقول لكم: إن كل من ينظر إلى امرأة ليشتهيها فقد زنى بها في قليه.

وقيل من طلق امرأته فليعطها كتاب الطلاق.

وأما أنا فأقول لكم: إن من طلق امرأته إلا لعلة الزنا يجعلها تزني. وهكذا..

فالتغيير في الشريعة وارد، ولا سبيل إلى إنكاره، لأن عليه تعتمد الحياة، وهو لصالح الإنسان لأنه يهدف إلى التيسير عليه، ورفع الحرج والمشقة عنه، ولكنه لا يقع في العقيدة، وإذا سمعت أنه وقع في العقيدة فلا بد أن تحكم بأنه تحريف، ذلك أن العقيدة يجب أن تكون ثابتة لا تغيير فيها، ولكن القس يترعج لتغير المسلمين في الصلاة، ولا يترعج لتغير المعبود

الذي يتجه إليه النصاري!

فالمسيح كان يتجه بالصلاة وأمامهم إلى الله فقد قال للتلاميذ «اجلسوا ههنا حتى أمضي وأصلي هناك»

وقد علمهم أن يقولوا في صلاقهم «آبانا الذي في السموات.» فليس الجالس معهم في عرس قانا الجليل هو إلههم، فماذا يفعل المسيح أكثر من هذا، لم يقل لهم اعبدوني. فالصلاة في الأناجيل يتجه المسيح بها إلى أبيه الذي في السموات قائلاً: «ليتقدس اسمك وليأت ملكوتك ولتكن مشيئتك كما في السماء على الأرض» لكنهم حرفوا في هذه الصلاة فأضاف بعضهم في أخرها (بربنا ومخلصنا يسوع).

ومع ذلك فالأناجيل تقول عن المسيح ما لا يقدر أن يقوله القس بوش عن محمد، إلها تتحدث بصراحة لا غموض فيها عن رجوع أتباعه من خلفه، ولكن تأمل القس في مطلع الفصل السادس من كتابه وهو يصف كيف أثارت الزيادة المطردة الواضحة في عدد أتباعه مخاوف زعماء قريش، وقد يحاول أحد السفسطائيين أن يقول إلهم ظلوا يزدادون ثم تخلوا عنه عند تحويل القبلة، ولكنك دونك التاريخ فإنه يشهد كيف أصبحت الجزيرة العربية كلها على دينه، ويسجل القس بوش هذه الملاحظة (لقد رأى بعض الوافدين إلى المدينة أن محمداً لا يتوضأ إلا ابتدروا وضوءه، ولا يبصق بصاقاً إلا ابتدروه، ولا يسقط من شعره شيء إلا أخذوه فرجع إلى قريش فقال يا معشر قريش، إني قد جئت كسرى في ملكه والنجاشي في ملكه وقيصر في ملكه، وإني والله ما رأيت ملكاً في قوم

قط مثل محمد في أصحابه، وقد رأيت قومه لا يسلمونه لشيء أبداً) [انظر صـ ٣١٩ من الترجمة].

فهل رأي القس بوش أن أتباع المسيح لا يسلمونه كما رأى هذا الوافد على المدينة أتباع محمد هلي؟



# $\Lambda$ الزعم بأن اليهود كانوا هدفاً خاصاً لعداوته.

يدعي في صـ ٣١٧ من الترجمة أن عناد اليهود أدى إلى تحول اتجاه محمد إلى كراهية شديدة، وظل إلى آخر لحظة في حياته يحث على اضطهاد هؤلاء اليائسين اضطهاداً لم يضطهده المسلمون لأي شعب آخر. لقد عاقب قبائل بني قينقاع وبني قريظة وبني النضير فوقعوا فريسة سهلة في يد حيوشه، وتعرضوا للسلب والنهب والموت على وفق درجة رفضهم لنبوته وتصديهم لقواته.

#### الله على هذا نقول:

لقد كان القرآن الكريم منصفاً مع اليهود، فلم يرمهم جميعاً في سلة واحدة، بل قسمهم أصنافاً، ويتضح الإنصاف لهم من خلال قوله تعالى: ﴿ \* وَمِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ مَنْ إِن تَأْمَنْهُ بِقِنطَارٍ يُؤَدِّهِ ٓ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَّنْ إِن تَأْمَنْهُ بِقِنطَارٍ يُؤَدِّهِ ٓ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَّنْ إِن تَأْمَنْهُ بِقِنطَارٍ يُوَدِّهِ ٓ إِلَيْكَ وَلِنَهُم قَالُواْ تَأْمَنْهُ بِدِينَارٍ لا يُؤَدِّهِ ٓ إِلَيْكَ إِلا مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَآبِمًا لَّذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱلْأُمِيِّنَ سَبِيلٌ وَيَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ هَا لَهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

فاليهود في القرآن الكريم ليسوا عجينة واحدة، بل منهم الأمين ومنهم الخائن، ومنهم المجحف ومنهم المنصف، ولا نعرف سبباً يحمل آل بوش على الدفاع عن المجحفين منهم بهذه الشراسة؟

إنه يدافع عن الذي باع والذين اشتروا المسيح بالفضة، لقد حاول اليهود تكرار ما ارتكبوه في حق المسيح مع الرسول على ولكن الله كان يوجهه

بالوحي، لم يحاربهم الرسول في البداية، بل بذل أقصى جهده ليتجنب آذاهم، ولما شرعوا في الإساءة بدأ يرسل إليهم بالتحذير تلو الآخر، حتى أرسل إلى كعب بن الأشرف من يقتله، ولكن من عادة اليهود ألهم لا يعتبرون، وتأمل خلفاء شارون كيف هم ماضون على سنته غير معتبرين بحال من جعله الله عبرة لأهل هذا العصر.

القس بوش يذكر أن معركة الخندق وأحد قد نجا منها المسلمين بإرادة الله، فقد دبرت المؤامرات اليهودية للقضاء على المسلمين، وفي يوم الخندق أيقن اليهود ألها مسألة أيام وتنتهي فصول الإسلام، فأرجفوا في المدينة في أصعب اللحظات، فانتهي بفضل الله الحصار واتجه الرسول إلى بني قريظة. ومع أنه على كان أمياً لكن الله أمده بما يحتاج إليه في معاملة أولئك الذين تمرسوا على الكذب والنفاق، معاملة على بصيرة، فقبل الهجرة كان القرآن الكريم يعده لله المواجهة اليهود، فكشف له ماضيهم المخزي، ومستقبلهم المزعج.

أما ماضيهم فتحدثت عنه سورتا الأعراف وطه، وبينت سورة طه أن صانع العجل هو السامري وليس هارون، ولم يجرؤ أحد ممن يؤمنون بالكتاب المقدس أن يظهر أمام الرسول هي متحدياً وهو يقرأ قوله تعالى: ﴿ وَأَضَلَهُمُ ٱلسَّامِرِيُّ ﴿ وَاللَّهُ السَّامِرِيُّ ﴾ (طه ١٨٠)

وإذا لم يحدث اعتراض منهم على ما أخبر به من ماضيهم فهل لهم أن يحتجوا على ما يخبرهم به من أمر مستقبلهم؟

نعم. إن جاء على خلاف إخباره لهم، لكن الواقع بحمد الله تعالى لم

يختلف عما أخبر القرآن الكريم. فلم يكن أحد يتوقع أن يتجمع اليهود في دولة، ولم يتوهم أحد أن تكون هذه الدولة هي فلسطين، ولكن تأمل القرآن الكريم وهو يعرض في الماضي ما أصبح حاضراً نعيش فيه ونتفاعل معه، قال تعالى:

﴿ وَقَضَيْنَاۤ إِلَىٰ بَنِيَ إِسۡرَءِيلَ فِي ٱلۡكِتَابِ لَتُفۡسِدُنَّ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَتَعۡلُنَّ عُلُنَّ عُلُنَّ عُلُنَّ عَلُنَّا الْحَبِيرًا ﴿ وَقَضَيْنَاۤ إِلَىٰ بَنِي إِلاسراء]

فالإفسادة الأولى وقعت بعد سنوات من نزول هذه الآيات، فبعد الهجرة كتب النبي التَّكِينُ الوثيقة وفيها سجل اعترافه باليهود كشركاء له في الوطن، لهم حق الحماية والدفاع عنهم كما يدافع عن نساء وأطفال المسلمين، فماذا فعل اليهود لمن منحهم هذه الامتيازات؟

لقد عرفوا أنه هو من بشر به موسى التَكْيُّلُمْ ومع هذا تخلوا عن نصرته، بل وتعاونوا مع أعدائه فكانت النتيجة ما هي إلا سنوات حتى جاس المسلمون خلال ديارهم:

﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعْدُ أُولَنَهُمَا بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَّنَآ أُولِي بَأْسِ شَدِيدٍ فَجَاسُواْ خِلَلَ ٱلدِّيَارِ ۚ وَكَانَ وَعْدًا مَّفْعُولاً ﴿ ﴾ (الإسراء)

أي وعداً منجزاً قريباً، فجاس المسلمون خلال ديار بني قريظة وبني النضير وبني قينقاع، ولكن ماذا بعد؟.

بعد ذلك يأتي حرف العطف «ثم» ليفيد التراخي الزمني، إنه تراخ دام ثلاثة عشر قرناً وشاء الله أن نكون نحن من يشهده، فقد عادت الكرة

على المسلمين، وأصبح اليهود بتعاولهم مع آل بوش أكثر نفيراً في الحرب، وأعلى صوتاً في السياسة:

﴿ ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ ٱلْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَكُم بِأَمُوّالٍ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَكُمْ أَلْكُمْ اللَّهُ وَأَمْدَدْنَكُم بِأَمُوّالٍ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَكُمْ أَلْكُمْ اللَّهُ الْكُمْ اللَّهُ اللْحُلْمُ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللْمُواللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ الللْمُعِلَمُ اللْمُعِلِمُ الللْمُواللَّهُ اللْمُعِلَّ الْمُعْلِمُ اللْمُلْمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعِلَّالِمُ اللْمُواللَّهُ اللْمُعُلِمُ اللْمُعِلَمُ اللْمُعِلَمُ اللْمُعِلَمُ اللْمُوالِمُ اللْمُعَلِمُ

وما خير اليهود بين الإساءة والإحسان إلا واختاروا الإساءة، وهنا يقع إفساد اليهود للمرة الثانية، ولك أن تستدل بما هو كائن من خلفاء شارون على ما كان سفهاء بني قريظة وبني قينقاع وبني النضير، وإنما كان هذا ليتحقق فيهم القدر المحتوم، وللقدر المحتوم ميعاد:

﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعْدُ ٱلْأَخِرَةِ لِيَسُنَّواْ وُجُوهَكُمْ وَلِيَدَخُلُواْ ٱلْمَسْجِدَ كَمُمَا دَخُلُوهُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَلِيُتَبِّرُواْ مَا عَلَوْاْ تَتْبِيرًا ﴿ عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يَرْحَمَكُمْ ۚ وَإِنْ عُدْنَا وَجَعَلْنَا جَهَمُّ لِلْكَفِرِينَ حَصِيرًا ﴿ وَالإسراء)

هذا الوعد القرآني بدأت إرهاصاته بصمود حزب الله في جنوب لبنان، فساءت وجوه الذين كفروا من بني إسرائيل، ولم يبق إلا دخول المسجد الأقصى كما دخلوه أول مرة، وهذا هو مغزى حديث القرآن الكريم عن المسجد الأقصى، وعن دخول المسلمين فيه، هذا هو القرآن الكريم يرسم لنا مستقبل اليهود كما صور ماضيهم، وفي النهاية يخبرهم بأهم إن عادوا إلى الإساءة عاد الله إلى الانتقام منهم، فهذا هو الماضي وهذا هو التاريخ فأي تحامل على اليهود في أي عهد من العهود؟

## ٩- اتهام النبي بمداهنة اليهود والأثرياء.

يزعم أن النبي على حينما وجه المسلمين لاستقبال بيت المقدس في الصلاة كان يرغب في التقرب من اليهود، لكنه عندما وجد اليهود عنيدين وغير متجاوبين عمد إلى تغيير تلك القبلة إلى الكعبة.

ويدعي أن النبي على كان يداهن الأثرياء وذوي المكانة (النبلاء) وكان يتحمل أهانتهم دون أن يسعى للانتقام منهم

#### 🕸 ورداً على هذا نقول:

لم يكن النبي على في حاجة إلى التقرب من اليهود، فما كانوا حكاماً ولا أصحاب نفوذ، وإنما كانوا كما لا يزالون أصحاب دسائس ونفاق، وقد دأبوا على التفاخر بإدعاء العلم والمعرفة، حتى كره العرب الأميون اليهود وعلمهم.

﴿ وَأَقْسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَ نِهِمْ لَإِسِ جَآءَهُمْ نَذِيرٌ لَّيَكُونُنَّ أَهْدَى مِنْ

إِحْدَى ٱلْأُمَمِ فَلَمّا جَآءَهُمْ نَذِيرٌ مّا زَادَهُمْ إِلّا نُفُورًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الذي أقسموا على الإيمان به، ولكنهم نقضوا أيماهُم، وقد جاء النبي الأمي يسير بتوجيه إلهي دائماً، وأحياناً كان القرآن يتزل ليخبره بصورة أو بأخرى بما يضمره اليهود، والمتأمل يجد القرآن الكريم المكي أحياناً يكشف المستور من تاريخ اليهود كعبادهم للعجل، وفي المدينة يعود إلى إجمال ما فصله من فضائحهم في مكة، مذكراً إياهم بالماضي المشين، قال تعالى:

﴿ \* وَلَقَدْ جَآءَكُم مُّوسَىٰ بِٱلْبَيِّنَاتِ ثُمَّ ٱتَّخَذِتُمُ ٱلْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ عَلَى مِنْ بَعْدِهِ ع وَأَنتُمْ ظَلِمُونَ ﴾ [البقرة]

ولو حاول النبي التقرب إلى اليهود لحذف ما هو غير معلوم من تاريخهم، فقصة عبادهم للعجل المحزية لم يكن للعرب حاجة في معرفتها إلا إذا قلنا إن الرسول كان لا يحاول التقرب من اليهود، فلو كان الأمر كما يصور المستشرقون لحذفها، أو على الأقل أخفاها فترة طمعه في استجابتهم، ولكن كيف يرغب فيهم وهو يصفهم بالقردة، ويمضي على درب داود وعيسى في لعنهم وكشف حقدهم.

ولو كان الأمر كما ظن بوش لكره النبي والمسلمون المسجد الأقصى كما كرهوا اليهود، ولكن لا يزال القرآن الكريم يربط المسجد الحرام بالمسجد الأقصى فسواء تم التحول من هنا إلى هناك، أم من هناك إلى هنا فالمسجد الأقصى له مكانته الثابتة التي لا تتحول ولا تتغير في قلب المسلمين.

وفي هذا الوقت بدأ النبي يحن شوقاً إلى قبلة جده إسماعيل فأطلعه القرآن الكريم على ما هو متوقع من سلوك اليهود عندما يتحول عن قبلتهم، عندها ﴿ فَ سَيَقُولُ ٱلسُّفَهَآءُ مِنَ ٱلنَّاسِ مَا وَلَّنهُمْ عَن قِبَلَتِهِمُ ٱلَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَا ۚ قُل لِلّهِ ٱلْمَثْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ ۚ يَهْدِى مَن يَشَآءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللهِ مَا وَلَاهُمْ عَن اللهِ ال

لم يقل من اليهود، لأن من غير اليهود من سيقول بقولهم كالقس بوش

وغيره، ولم يتحدث اليهود عن القبلة والتحول عنها أو إليها يوم أن كان الرسول على يتجه إلى بيت المقدس، فقد كان يتجه إليه قبل احتكاكه بهم، ولو أراد التقرب إليهم لكان أمامه الكثير من الوسائل، وأهمها أن يكف عن التعرض لتاريخهم، فحديث القرآن المكي والمدني وفي كل مراحله لا ينسجم مع تلك النظرة التي يقول بها المستشرقون، إلهم يتوهمون أن النبي حينما وجه المسلمين لاستقبال بيت المقدس في الصلاة كان يرغب في التقرب إليهم.

والحق أن توجه الرسول إلى بيت المقدس في البداية إنما هو وسيلة أرادها ربك ليبرهن بها ومن خلالها على بعض صفاته المتمثلة في هذا التوجيه، فهو وارث لأنبياء بني إسرائيل، وإليه يعود رصيد النبوة السابقة، ومن بني إسرائيل يؤخذ الملك ليعطى لأمته التي تعمل أثماره، إن هذا لأمر واضح في المزامير والأناجيل، ولكن اليهود بدلاً من الإقرار به ازدادوا عناداً، وأصروا على الكفر به واستكبروا استكباراً، وهذا علم من يتبع الرسول ممن ينقلب على وجهه، وفي كل الأحوال لم يتقرب الرسول إلى اليهود، كما يفعل بوش الابن الذي نراه يدوب كمداً في حب قتلة الأنبياء وراجمي المرسلين، وصالبي الإله الذي يعبده!

وأما دعواه بمداهنة النبي الله الله تعالى تنفيها لإهانتهم فهي فرية لا يؤيدها دليل، بل إن الأدلة بفضل الله تعالى تنفيها نفياً صريحاً، فقد طلب الكفار من النبي أن يترك الضعفاء والفقراء دعوته كشرط ليفكروا هم في الدخول فيها، وهذا ثابت من قصصهم ومسجل في القرآن الكريم في

مواضع متفرقة وبصور مختلفة، بل لقد ورد الأمر الصريح يوجه النبي على الله عدم الالتفات إلى قولهم، قال تعالى:

﴿ وَٱصۡبِرۡ نَفۡسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدۡعُونَ رَبَّهُم بِٱلۡغَدَوٰةِ وَٱلۡعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَبَّهُم بِٱلۡغَدَوٰةِ وَٱلۡعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَهُ اللَّهُ نَيَا اللَّهُ وَلَا تُطِعْ مَنْ وَجُهَهُ اللَّهُ نَيَا اللَّهُ وَلَا تُطِعْ مَنْ أَعۡفَلُنَا قَلۡبَهُ وَكَانَ أَمْرُهُ وَلُوطًا ﴿ الكهف ) أَعۡفَلُنَا قَلۡبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَلهُ وَكَانَ أَمْرُهُ وَلُوطًا ﴿ الكهف )

إن الآية الكريمة تأمره بالصبر مع هؤلاء الفقراء، وأن لا يسعى في إرضاء المترفين الساعين في أهوائهم وشهواتهم، وهذه سنة ثابتة في دعوات الأنبياء، حيث يغلب على أتباعهم أن يكونوا من الفقراء والضعفاء، فأتباع المسيح التَّلِيُّةُ لم يكونوا سوى مجموعة من صغار الصيادين، هؤلاء لا يرتدون عن الدعوة بحال من الأحوال.

إن القارئ قد يصاب بالصدمة عندما يبصر قلب الحقائق الظاهرة، فمن به بلوى يظن أن كل الناس على مثل بلواه، فهل لبوش العذر نظراً لأن ثقافته تقوم على معرفة كيف ينافق وكيف يدخل على كل فئة بالوجه الذي تقبله به، ورائده في ذلك بولس الذي استعبد نفسه للجميع، ليربح الجميع.



#### .١- اتهام النبي ﷺ بعدم الحكمة.

يدعي في صـ ٣٠١ من الترجمة أن الرجال الذين حققوا النصر في بدر دفعهم حماسهم وطالبوا بالخروج لمواجهة العدو في أحد، وكان رأيهم هذا مخالفاً لرأي النبي الذي طالب بالبقاء في المدينة، لكنه لم يلبث أن وافقهم، ويقولون: إن النبي لم يكن حكيماً في هذا، فلقد وعدهم بالنصر الأكيد دون حذر، مندفعاً بروح الثقة التي تلبسه.

### الله ورداً على هذا نقول:

لقد ضرب الرسول الله أروع الأمثلة في عدم الاستبداد برأيه، وكان في إمكانه أن لا يخرج بأصحابه للقاء العدو في أحد، ولكنه نزل على رغبتهم، وأنت خبير بأن الذي نزل على رغبة أصحابه لا يصح وصفه بأنه وعدهم بالنصر، إذ كيف يعدهم بنصر يتقاعس عن الخروج إليه، هكذا هو حال القساوسة، ولا تتعجب كيف صاغ هذه المتناقضات في سطرين، فالأعجب هو أنه يؤمن بأن الله ثلاثة، فهؤلاء إن قرؤوا لا يفهمون، وإن كتبوا لا يتذكرون، وإن تكلموا لا يصدقون.

وإذا تمسك المسلمون بتعاليم دينهم وتحقق لهم النصر، فإن نصر الله إياهم لن يقف عند حدود، فلن ينتصروا على دولة وتنتصر عليهم أخرى، ولن

يهزمهم تحالف أو عصبة، قال تعالى:

﴿ إِن يَنصُرُكُمُ ٱللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ ۚ وَإِن يَخَذُلُكُمْ فَمَن ذَا ٱلَّذِي يَنصُرُكُم مِّنُ بَعْدِهِۦ ۗ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ (آل عمران)

هذه قاعدة وضعها ربنا، وعليها تسير سنن الحروب، فقد تحقق النصر للمسلمين في بدر وهم قلة مستضعفون يخافون أن يتخطفهم الناس، وفي أحد تحقق لهم في بادئ الأمر، ولحظة أن تخلوا عن أوامر الرسول على للمعد ينطبق عليهم وعد الله تعالى.

والحق أنه بينما كان الجيش الإسلامي الصغير يسجل مرة أخرى نصراً ساحقاً على أهل مكة لم يكن أقل روعة عن النصر الذي اكتسبه يوم بدر، وقعت أغلبية الرماة في غلطة قلبت الوضع، وأدت إلى إلحاق الحسارة بالمسلمين، وكادت تكون سبباً في مقتل النبي في وتركت أسوأ الأثر على سمعتهم، وعلى ما كانوا يتمتعون به من هيبة بعد بدر.

فقد جاء هذا بعد الأوامر الشديدة التي أصدرها رسول الله الله الرماة بلزومهم الجبل في كل حال من النصر أو الهزيمة، وكان النبي سيكون غير حكيم لو لم يحذر أتباعه من ترك الجبل، ولكن رغم هذه الأوامر المشددة لما رأى هؤلاء الرماة أن المسلمين ينتهبون غنائم العدو غلب عليهم حب الدنيا، فقال بعضهم لبعض: الغنيمة الغنيمة، ظهر أصحابكم، فما تنتظرون؟.

 ولكن الأغلبية الساحقة منهم لم تلق لهذا التذكير بالاً، وقالت: «والله لنأتين الناس فلنصيبن من الغنيمة»

ثم غادر أربعون رجلاً أو أكثر هؤلاء الرماة مواقعهم من الجبل والتحقوا بسواد الجيش ليشاركوه في جمع الغنائم.

وهكذا خلت ظهور المسلمين، ولم يبق فيها إلا ابن جبير وتسعة أو أقل من أصحابه والتزموا مواقفهم مصممين على البقاء حتى يؤذن لهم أو يبادوا.

وانتهز خالد بن الوليد هذه الفرصة الذهبية فكر بسرعة خاطفة إلى جبل الرماة ليدور من خلفه إلى مؤخرة الجيش الإسلامي، فلم يلبث أن أباد عبد الله بن جبير وأصحابه إلا البعض ممن لحقوا بالمسلمين، ثم انقض على المسلمين من خلفهم وصاح فرسانه صيحة عرف بها المشركون المنهزمون بالتطور الجديد. (١)

إنه ليس نصراً للمشركين، ولكن لرفع الهزيمة اللاحقة بهم، (لكن أبا سفيان الأسباب يتعذر فهمها – على بوش – لم يواصل الحرب منتهزاً المزايا التي أتيحت له، واكتفى بمجرد تحدي النبي بأنه سيحاربه في العام التالي مرة أخرى) [انظر ٢٠٤ من الترجمة من كتاب بوش].

وأرسل الرسول خلفهم علياً ليجدهم قد قفلوا مسرعين إلى مكة، ولو انتصروا لقصدوا المدينة، ولكنهم استطاعوا تخليص أنفسهم من هلاك بات محققاً لهم بلقائهم المسلمين مرة أخرى.

١ – الرحيق المختوم صــ ٢٧٨

إنه تطور من الهزيمة ولكنه ليس إلى النصر، وليس هذا لأن الله أصبح مع الكافرين، ولكن لأن المسلمين لم يعودوا أهلاً لوعد الله لحظة تخليهم عن أوامر رسوله على فليس الأمر ينحصر في خطأ عسكري ارتكبه هذا الجندي أو ذاك كما يحلل العسكريون، وإنما الخطأ من أي نوع كان يرجع إلى الاستهانة بتعاليم الرسول، وحسبالها أمراً لا يؤبه به، وكثيراً ما تؤتى الأمة من قبل أناس يفترض فيهم الأمانة على دينهم وأمتهم، ولكنهم لا يكترثون في سبيل الحصول على فرس من هنا أو شاة من هناك.

وها نحن نرى هؤلاء بخداع أعدائهم يتخلون عن أوامر الرسول شيئاً فشيئاً، ويجربون كل الحلول للخروج من أزماهم، وتحقيق النصر لهم، ولكنهم في النهاية لا يبرحون مكالهم، ولا يحققون نصراً حاسماً في حياهم، ذلك أن الله قد خذلهم ببيعهم الدين، وسعيهم وراء شهرة أو جاه، فتركوا مفاتيح النصر التي أرشدهم إليها الإسلام كما ترك الرماة الجبل، فلو عادوا لدينهم ما ارتفعت لأهل الصليب فوق جبالهم راية!.

إنها معركة الحياة فإذا ما تخلينا عن أماكننا شغلها أعداؤنا، ثم ما لبثوا أن أذلونا، فهذا لون من ألوان العقاب التي يعاقب الله بها المسلمين المقصرين في فهم الإسلام، والمقصرين في تطبيق الإسلام.



#### ١/١ . اتهام النبي بالخداع والتضليل

يدعي القس بوش في [صـ ٣٠٣ من الترجمة] أن المسلمين حينما نزلت إليهم الهزيمة في أحد اجتاحهم الحزن لفقد أقاربهم ورفاقهم، وحتى يخفف النبي عنهم ذلك ذكر لهم أن لكل أجل كتاب، وأن الذين ماتوا شهداء، وبتلك المراوغة – كما يدعي – تملص من الوعد الذي سبق أن وعد به أصحابه، وغطى على خزي هزيمته.

ورداً على هذا نقول:

كثيراً ما ردد الكفار في مكة وهم في عز قوهم نحن جميع منتصر: وكثيراً ما رد عليهم المسلمون وهم في منتهى ضعفهم:

﴿ سَيُهْزَمُ ٱلْجَمْعُ وَيُولُّونَ ٱلدُّبُرَ ١٠٠٠ ﴾

#### فأي الأمرين تحقق في النهاية؟

الغريب أن القساوسة لا زالوا يتخيلون أن الذي تحقق هو الأول، انتهت رسالة الإسلام، وعادت كما كانت الأصنام!

أما رسولنا على فلم يعط لأصحابه وعداً محدداً بنصر حاسم في واقعة أحد بذاتها، وإنما خرج معهم نزولاً على أمرهم، ولو تركوا له القرار ما خرجوا، وكان قد أخبرهم في مكة وهم مستضعفون أن النصر سوف يكون المآل النهائي لدينه، فهل يضير هذا الوعد عثرة في طريق شاق وطويل؟.

#### في النهاية لم يكن سوى ما وعد الله به رسوله والمؤمنين:

- استخلاف في الأرض.
  - تمكين الدين.
  - أمان من كل خوف.

قال تعالى: ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ

لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَمُ مَنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونَنِي لَا لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي ٱرْتَضَىٰ لَمُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُم مِّنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَالِكَ فَأُوْلَتِمِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْكِلْمُ اللهِ ا

وإذا علمنا أن وعد الله بالنصر قد تحقق للمؤمنين في الدنيا، فإن وعده للشهداء لن يتخلف عنهم في الآخرة، قال تعالى:

﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمُواتُا ۚ بَلَ أَحْيَاءً عِندَ رَبِّهِمَ يُرْزَقُونَ ﴿ وَلَا تَحْسَبَبْشِرُونَ بِٱلَّذِينَ لَمْ عَرْزَقُونَ ﴿ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِٱلَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُواْ هِم مِّنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾

[آل عمران]

أما هزيمة أحد فلو انتصر المسلمون فيها لوجدنا من يقول: إنه لا ضرورة من تطبيق أوامر الرسول على لأن النصر تحقق للمسلمين الأوائل الذين تركوا تنفيذ أوامر الرسول على ولهذا فإن النصر في أحد كان سيصبح بلاءً على الإسلام والمسلمين لو تحقق، فلينهزم المسلمون في معركة ولا ينهزم

الإسلام في كل معركة، وهكذا شاء ربك أن لا يمنح المبطلين فرصة للاحتجاج لباطلهم بما هو واقع في تاريخ الإسلام.

فهذا درس يتعلمه المسلمون، فماذا لو انتصروا مع تخليهم عن أوامر الرسول؟ .

بكل تأكيد كان العلمانيون سيرددون صباح مساء: لا تحتجوا بأن التخلف والهزيمة يعودان إلى عدم الالتزام بالإسلام، فالمسلمون خالفوا أمر الرسول وتحقق لهم النصر في زمانه، فعوامل النصر ليست إلا في ترك ما أمر به الرسول في ولكن هزيمة أحد أصبحت هزيمة ظاهرة للعلمانيين وأعوالهم من المستنيرين إلى يوم الدين.

وإذا كانت هزيمة أحد قد أحدثت تجاسراً مفاجئاً للمنافقين الذين تخلفوا عن الخروج مع رسول الله على إلا ألها قد أخرست المنافقين والعلمانيين بعد أن أوضحت لهم أن التمسك بالدين يمثل العامل الأصلي في تحقيق النصر للمسلمين، فقد قال المنافقون عن القتلى لو أطاعونا ما قتلوا، ورد عليهم القرآن الكريم بأن عليهم أن يتفادوا الموت، وليمنعوه عن أنفسهم إن كانوا صادقين:

﴿ ٱلَّذِينَ قَالُواْ لِإِخْوَانِهِمْ وَقَعَدُواْ لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُواْ ۗ قُلْ فَٱدۡرَءُواْ عَنَّ أَنفُسِكُمُ ٱلۡمَوۡتَ إِن كُنتُمۡ صَدِقِينَ ﴿ آلَ عمران ]

وبهذا تعلم جهل هذا النصراني الذي يتصور أن هزيمة نزلت بالمسلمين بعد أن وعدهم الله بالنصر، والذين نجوا اجتاحهم الحزن لفقد رفاقهم الذين راحوا ضحية التضليل بالنصر، غير أنك واجد أن أول ما يكذب

كلامه هذا هو عنوان الكتاب الذي يعتبر أن محمداً هو مؤسس الدولة الإسلامية، فلو الهزم ما أسس دولة، ولا أقام ديناً، فهذه الفقرة أو الفكرة وعنوان الكتاب كلاهما يبطل الآخر، وفي الفصل القادم سوف يأتيك بالمزيد حيث العباس وأبا سفيان حينما رأوا قوة النبي لم يكن أمامهما إلا تسليم مفاتيح مكة للفاتح، فمن هو هذا الفاتح؟.

فهل خدع هذا الفاتح أصحابه وضللهم بالوعود الكاذبة؟.

تأمل قول القرآن الكريم (سيهزم الجمع) وأين أصبح الجمع؟

وقول بولس «وسينقذي الرب من كل عمل ردي» وكيف أصبح حال بولس بعدها؟.

إن بولس بعد أن كتب هذه العبارة في رسالته الثانية إلى تيموثاوس لم يكتب رسالة بعدها، فلم ينقذه ربه، ولم تنفعه أساليبه الملتوية، فسيق إلى الصليب في رومية ومات أبشع ما يكون الموت وانتهت حياته على هذا النحو من الحزي!



#### ٢/١ اتهام النبي اللي الله بالجشع:

يدعي في صــ ٢٧٤ من الترجمة أن النبي على حينما أحس بقدوم قافلة أبي سفيان أخبر حواسيسه بأنها قافلة ثرية، وأنها صيد ثمين، فلقد كانت مثيرة لجشعه، ومن ثم لم تسلم من تعرضها للثأر على يديه.

#### الله على هذا نقول:

لعلك تعلم أن مبدأ المعاملة بالمثل قاعدة محكمة في القانون الدولي، وهي قاعدة إسلامية وردت بها النصوص القطعية الدلالة والثبوت، ولها في لإسلام في باب العقوبات مجال واسع. وكان على القس «بوش» لو كان موضوعياً أن ينظر في هذه الدعوى من خلال طرفيها لا من خلال طرف واحد، لأن الحكم الذي أصدره رجح فيه جانب طرف، وأهمل الطرف الآخر إهمالاً كلياً فلم يقم له أدني اعتبار.

لقد تعاطف بوش الجد مع مشركي مكة كما تعاطف الابن مع إسرائيل، وكان على هذا وذاك أن يقفا طويلاً أمام مشكلة المهاجرين الذين نزلوا المدينة أو المهجرين الفلسطينيين الذين تركوا دورهم وأراضيهم وأموالهم فراراً من بطش اليهود، ولكن هذا دأب آل بوش أن لا يقفوا بحوار مظلوم مرتاع، وأن لا يدافعوا عن حق يتعرض للضياع، لقد تعرض المسلمون لألوان من الاضطهاد والتعذيب قبل الهجرة أكثر من عشر سنوات، وهذا ظلم فاحش وقع عليهم من مشركي مكة، وحين حرج المهاجرون منها لم يتمكنوا أن يأخذوا معهم من أموالهم شيئاً إلا ما خف

حمله، ومعلوم أن المهاجرين كانوا يخرجون خفافاً متحفين من مشركي مكة الذين كانوا يقعدون بكل مرصد.

وإنا لنتساءل لماذا لم تحظ هذه المشكلة بنظرة عطف وإنصاف من جيش المستشرقين الجرار، الذي كرس كل جهوده لإدانة الإسلام؟ (١)

وتأمل القس بوش وهو يصف هؤلاء المساكين أتباع محمد فلله فعندما (رأت قريش ألها لن تصل لبغيتها بالكلمات ولا بالمكر والدهاء لجأت إلى العنف، لقد بدأت قريش في اضطهاد أتباعه لدرجة أن هؤلاء الأتباع لم يعودوا أخيراً آمنين في مكة نتيجة ما يلحق بهم من أذى ، وقد سمح محمد فلل لبعضهم عمن لا يلزمونه في قيئة الحماية له في البحث عن ملجأ يلجئون إليه في أي مكان غير مكة) وقد تعجب كيف يسجل القس بوش هذا لكن يزول العجب عندما تراه يسعى إلى التأكيد على أن هذا الاضطهاد هو الذي أدى إلى انتشار الإسلام [ص ٢٢٦ من الترجمة] فالإسلام تبعاً لهذه النظرية العرجاء كان سينتهي من تلقاء نفسه لولا الاضطهاد.

إنه يقيس ما هو ظاهر في تاريخ الإسلام على ما يلف نشأة المسيحية من غموض، وما لحقها من اضطهاد، والحق أن أتباع المسيح لم يحدث لهم ترابط جماعي يضمن حفظ تعاليم المسيح، بل أصبحوا فرقاً ومذاهب لا يحدها حصر، فلم يحدث لطائفة منهم هجرة على نحو ما حصل للمسلمين

١ - افتراءات المستشرقين على الإسلام د/ عبد العظيم المطعني ص، ١٧٦، ١٧٧
 بتصرف ط/ مكتبة وهبة.

الذين طردوا جميعاً من ديارهم، مخلفين وراءهم المال والديار، فلو بسط المسلمون أيديهم على قافلة يمتلكها أئمة الكفر من أهل مكة فهل تفي إلا بجزء يسير مما تركوه من أموال عند الهجرة؟.

ومع هذا لم يكن هذا هو هدف الرسول الله ولكن إثر سماع المسلمين بخبر قافلة أبي سفيان أرادوا استعادة ما تيسر لهم من حقهم المسلوب، وأراد ربهم أمراً آخر، هذا الأمر الآخر يجهله أو يتجاهله القس بوش، فالواضح أنه يفهم أن المسلمين أصابوا قافلة أبي سفيان، ولم يكن هذا ما حدث، قال تعالى:

﴿ وَإِذْ يَعِدُكُمُ ٱللَّهُ إِحْدَى ٱلطَّآمِفَتَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْحَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَيُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُحِقَّ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَتِهِ، وَيَقْطَعَ دَابِرَ الشَّوْحَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَيُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُحِقَّ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَتِهِ، وَيَقْطَعَ دَابِرَ الشَّوْرِينَ فَي لِيُحِقَّ ٱلْحَقَّ وَيُبْطِلَ ٱلْبَطِلَ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ الْكَنفِرِينَ فَي لِيُحِقَّ ٱلْحَقَّ وَيُبْطِلَ ٱلْبَطِلَ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُجْرِمُونَ فَي ﴾

لم يرغب المسلمون إلا في مواجهة القافلة التجارية، وذلك لقلة عددها ومددها، ولكن أراد الله أمراً آخر، فالقافلة التجارية «العير» سرعان ما أفلتت، وظهرت أحرى ذات شوكة وشكيمة، أراد ربك أن يكسر بها شوكة الباطل، فكان اللقاء بقافلة النفير، ولو كان النبي مصاباً بالجشع هنا لندم على إفلات قافلة العير من بين يديه، ولرجع حزيناً على ضياع ما يعتبره الجشعون صفقة العمر، فماذا سيأخذ من قافلة حربية أكثر عدداً وأحسن عدة سوى مخاطرة قد لا يرجع منها بشيء؟.

لقد خيره ربه ﷺ بين أن يكون ملكاً نبياً أو عبداً نبياً فاحتار أن يكون

عبداً نبياً. ولو كان على مصاباً بالجشع لقبل الملك وقد عرضه كذلك عليه أشراف قومه، فأي معنى لأن يترك ما هو معروض عليه من ملك وجاه، ثم يخاطر بنفسه في سبيل ناقة أو شاة؟.

إن القس بوش يعترف بأن محمداً (لم يفزع من هذا التفاوت بين عدد القوات، ولم يمنعه هذا التفاوت من أن يضع مصير دعوته وشهرته وربما حياته في كفة ميزان هذه المعركة) فأيهما أسهل قبولاً أن تقبل أن يكون على قد رهن حياته كلها مقابل مبدأ من المبادئ أم مقابل عرض الدنيا.؟ ولماذا رهن حياته هنا ولم يرهنها في أحد، ذلك أن الله وعده هنا بإحدى الطائفتين هنا، وقد كان. وفي النهاية ليست هذه المعركة ولا تلك طلباً للمال، فقد شهد المحيطون به أنه كان يعطى عطاء من لا يخشى الفقر، ولم يأخذ من المغانم ما زاد عن قوت زوجتيه عائشة وسودة، ولم يميز نفسه بشيء منها، وكلها كانت تحت يده، ولو شاء لخص بها نفسه، أو لفرض لأهله سهماً من الصدقات، ولكنه حرمها على نفسه وآل بيته! بل كاد أن يفقد زوجاته أو بعضهن جراء شظف العيش الذي كان يزداد كلما ازدادت الدولة اتساعاً، فلم يعد العيش في داره يحتمل حتى بعد أن فتحت عليه الدنيا، فما كان عيش زوجاته إلا على التمر والماء، فكيف يوصف بالجشع من لم يشبع يوماً بخبز الشعير، ولقد سمعه أنس في آخر حياته يقول: ما أمسى عند آل محمد على صاع بُرٌّ ولا صاع حَبٌّ وإن عنده لتسع نسوة<sup>(١)</sup>.

١ - البخاري ك / البيوع حــ ١٩٢٧

تأمل. كم هو مهموم بقوت نسائه، تسع نسوة وليس تحت يده صاع بر، إن هذه رسالة للمترفين، الذين قد يبقي من مخلفات موائدهم ما يطعم أضعاف عددهم من الجياع، وحتى بعد وفاتك يا رسول الله لم تترك لزوجاتك القصور والخدم، ولو شئت لفعلت، ولكنك قلت: «لا نورث ما تركناه فهو صدقة»(۱) فما بال النصارى يتجاهلون تفاصيل حياته، معبرين عما في جعبتهم من حقد يفوق وصف الواصفين!

**�**��

١ - مسلم ك / الجهاد والسير حـ ٣٣٠٣

## ٧/١ الزعم بأن النبي ﷺ كانت تحركه دوافع سياسية.

يدعي أن النبي على كانت له غايات خاصة كان يريد تحقيقها، السبب الذي جعله يتصف بالصفات النبيلة، من إيثار للفقراء والمحتاجين وغير ذلك، إذ من المحال – في ظنهم – أن يفصل بين دوافع العمل الخيري ودوافعه لتحقيق مصالح سياسية [صـ ٣٥٥ من الترجمة]

#### ﴿ ورداً على هذا نقول:

وهكذا يقف النصاري عاجزين عن تفسير الإسلام، فيعللون اتصاف النبي على بالصفات النبيلة وإيثاره للفقراء والمحتاجين بأنه كان وسيلة لتحقيق مصالح سياسية، ولو كان الأمر كما يقولون لتوقفت الصفات النبيلة بعد إنجاز تلك المصالح، وهنا يدعى القس بوش أن هذا هو ما حدث، وتأكيد للمدح بما يشبه الذم يعترف بوش بأن الكتاب المسيحيين ظلموا محمداً نظراً لمقتهم له، ثم يعلق: (لكن طالما نحن نبغي الحقيقة التاريخية فيما يتعلق بالإسلام ومؤسسه، فإننا نجد أنه من الواضح أنه كان يمتلك في طبيعته صفات جديرة بالثناء، فيجب أن يتوقفوا عند التعرف عليه في مراحل تطور حياته لأن صفاته السيئة تواكب نجاحاته، وميله لانتهاك القانون زاد كلما امتد به العمر) [صـ ٣٥٥ من الترجمة] وهكذا بدأ ينتقد المسيحيين في نظرهم إلى محمد ﷺ ولكنه انتهى إلى موقفهم، وهذه هي البراعة ينتهجها عامة المستشرقين قبل عصر بوش بمئات السنين. ومن الجهل بالإسلام أن نظن أنه لا يستوعب كل جوانب الحياة، السلم والحرب، السياسة والاقتصاد، وقد جاء الدستور الإسلامي ليضمن للمجتمع أن يعيش خالياً من الاستبداد السياسي، والجشع الاقتصادي، والانحلال الاجتماعي. والفساد الإداري.

إن القرآن الكريم ليضع آلية الشورى كنظام يضمن تحقيق مصالح الناس، ففي القرآن الكريم سورة تسمى بسورة «الشورى» ولا عجب فالشورى هي أساس الحكم في الإسلام، وعلى أساسها يتم اختيار الحاكم، فهل في أناجيل النصارى مثل هذه الفكرة التي لم يتقدم الغرب إلا بعد أن اطلع عليها وحول النظرية عندنا إلى تطبيق عنده؟ .

ومنذ اليوم الأول والإسلام ينظم للمسلمين حركتهم، فلا يعطل وظيفة على حساب الأخرى، ولا يوقف التعليم من أجل الجهاد، ولا الجهاد من أجل العمل، ولا العمل من أجل العبادة، قال تعالى:

﴿ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُم مَّرْضَىٰ وَءَاخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي ٱلْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ ﴿ وَءَاخَرُونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴿ ﴾ [المزمل]

وهكذا ينظم الإسلام حياة المجتمع الإسلامي، فمنهم قارئ القرآن الكريم، ومنهم المريض الذي لا حرج عليه، ومنهم من يضرب في الأرض من أجل المعاش، ومنهم من يقاتل في سبيل الله، حماية للوطن والمواطنين، وليس من مصلحة المسلمين أن ينفروا كافة للقتال بل تبقى طائفة لدراسة الدين والتفقه فيه لينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلهم يحذرون.

﴿ ﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَآفَةٌ فَلُولًا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُواْ فِي ٱلدِينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ

إن هذه الطائفة التي تفقهت في الدين عليها واحب تبصير الناس بدينهم، وهذا لا يجعل الإسلام سلطات الدولة في قبضة رجل واحد، ولا فئة معينة من ذوى النفوذ، وإنما المجتمع له مقوماته الأساسية التي تمثل سيحاً على قيمه ومبادئه وتعاليمه. ولكن النصارى دائماً يقصدون هذا الهراء تخويف الحكام من الإسلام وكأنه ينازعهم الأمر، والإسلام في الحقيقة لا يبغي سوى تطبيق العدل بين رعاياهم وتحقيق الأمن لهم في الداخل والخارج. ولو قصد رسوله بمبادئه تحقيق أهداف سياسية ما استمر هذا هدفاً واضحاً في جوهر وحقيقة الإسلام من بعده.



#### ٤/١الزعم بأن لهجته كانت مرهونة بالأحوال المادية.

يدعي بوش في صـ ٢٧٢ من الترجمة أن النبي ظل طوال الفترة المكية يدعو لدينه بالتي هي أحسن مستخدماً الإقناع والتوسل، فلم يجبر أحداً على التحول للإسلام، بل إنه دفع أصحابه لتحمل الأذى في سبيل دينهم، وبمجرد أن تمكن - بمساعدة أهل المدينة - من مواجهة أعدائه غير لهجته، معلناً أن الله قد سمح له ولأتباعه بالدفاع عن أنفسهم بقوة السلاح، وكلما ازدادت قوته تظاهر بأن لديه إذناً من الله لمهاجمة أعدائه.

#### الله ورداً على هذا نقول:

هل ترك الدعوة إلى توحيد الله تعالى أم تخلى عن القيام بها بالحسنى؟ . كان القس سيكون منطقياً لو استطاع أن يقدم الدليل على أن قومه لم يدفعوه على إلى الهجرة وترك وطنه!.

وكان من الممكن أن يكون واقعياً لو استطاع أن يثبت أن الكفار لم يخرجوا بجيوشهم لتتبع المسلمين الذين فروا بدينهم إلى المدينة.!.

فقريش هي التي بدأت العدوان، وهي التي استمرت فيه.

بل هي التي رحلت بجيوشها تتبع المهاجرين لإلحاق الأذى بهم.



أليس من حقه لله أن يدافع عن دينه؟ .

تساءل كثيراً المظلومون: أليس من الصالح قهر وردع هؤلاء الظالمين عنا؟.

واستمر السؤال حتى نزل قوله تعالى: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَنتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ ﴾ [الحج]

وبترول هذه الآية تحققت البشارة، وتحقق ما كان يستفتح به اليهود على الذين كفروا، فقد كانوا ينتظرون نبياً كموسى التَلْيَكُلُمُ يجمعهم من الاضطهاد، وما جاء المسيح لهذا الغرض، وإنما جاء مبشراً بمن يتحقق على يديه هذا الأمل، فعندما أتم رب العالمين الأيام البيضاء والليالي الظلماء ظهر أخيراً محمد فأخرج عباد الله من جوف الحوت الكبير، وأعاد التوحيد إلى الأرض، ورفع الظلم عن الضعفاء، ولم يكن المسلمون بادئين بالعدوان ولكنهم كانوا مبادرين بواجب الدفاع عن أنفسهم، ولا يرى المستشرقون إلا مصلحة الظالمين، فهي عندهم فوق كل اعتبار، واليوم العالم أمام شريعتهم قسمان:

- ظالم لا يرتدع يتمثل في عابدي المسيح وصالبيه.
  - ومظلوم لا ينتصف وهم الموحدون لله تعالى.

وبينما يبيح القسم الأول لنفسه الحرب الوقائية لا يسمح للثاني بمجرد الدفاع عن نفسه، فيرميه بالإرهاب، وترفض أمريكا أن تجتمع على كلمة سواء حول معنى محدد لكلمة «إرهاب»، لتظل طليقة في بطشها، ومعتمدة على هذه الكلمة الغامضة تستخدمها على أي وجه تشاء.

فكيف يدعي الأمريكان ألهم أتباع المسيح، وأن المسيح هو رسول أو إله الرحمة لم يحمل سيفاً ولم يتورط في معركة؟.

ربما تفاجئ إذا علمت أن لمسيحيتهم تعاليم خفية لا يعلمها كثيرون من أعدائهم، ولا يظهر هذا الجانب إلا لمن يقرأ الأناجيل وليس النصوص التي تحددها الكنيسة لإقامة القداديس، أو تصرفها لحداع التعساء، فهذه النصوص تغيير غير متوقع في لهجة المسيح التَّكِيلُ فتارة كان يقول لأتباعه (اصعدوا أنتم إلى هذا العيد، أنا لست أصعد بعد إلى هذا العيد، لأن وقتي لم يُكمل بعد، قال لهم هذا ومكث في الجليل، ولما كان احوته قد صعدوا حينئذ صعد هو أيضاً إلى العيد، لا ظاهراً بل كأنه في الجفاء) [يو ٧: ٨ حينئذ صعد هو أيضاً إلى العيد، ثم صعد في الجفاء، فهل فعل محمد مثل هذا الفعل، هل قال لأصحابه لن أفعل شيئاً ثم فعله؟.

والمعروف عن المسيح أنه كان يقول « سمعتم أنه قيل عين بعين، وسن بسن، وأما أنا فأقول لكم: لا تقاوموا الشر، بل من لطمك على خدك الأيمن فحول له الأيسر أيضاً»

[متى ٥ : ٣٨، ٣٩]

ولكنه فجأة غير لهجته وأعلن رأياً آخر: «لا تظنوا أبي جئت لألقي سلاماً على الأرض، ما جئت لألقي سلاماً بل سيفاً، فإبي جئت لأفرق الإنسان ضد أبيه، والابنة ضد أمها، والكنّة ضد حَماها».

[ متى ١٠: ٣٤، ٣٥]

فهذا هو ما يمكن أن نعتبره تغير في لهجة أو في صلب الخطاب، وهو صريح في هذا التغيير، لدرجة أنه يؤكده بقوله: (لا تظنوا) فربما ظنوا من

النص الأول أنه جاء يدعو إلى السلام، فرفع عنهم هذا الظن بكل سبيل، بل وأوحى بأمر في غاية الخطورة وهو محاولة استخدام أساليب الفتنة والإيقاع في داخل البيت الواحد، فالحرب الشريفة إنما هي جيش يقاتل حيشاً، وأما ما أفصح عنه هنا فهو نوع من أنواع الحروب القذرة وهي تخريب البيوت وإشعال نار العداوة بين أبنائها من الداخل، وبالتالي هدم المحتمع على رؤوس أصحابه، وإنما فسر أباطرة الفكر في الكنيسة بأن مقصد المسيح أن الأسرة الواحدة سوف تختلف على نفسها في الإيمان به والكفر، وهذا التفسير يتمسك بالاستثناء ويتجاهل القاعدة، فهناك الأسر التي أجمعت على الإيمان، وتلك التي أجمعت على الكفر. فهذه وتلك تمثل القاعدة، ولكن الاستثناء الذي يمثله الأسر التي انقسمت على نفسها في الإيمان والكفر يأخذ حكم القاعدة، ولهذا لم ينقسم البيت المسيحي على نفسه حين أعلن باباهم باسم يسوع حرباً صليبية لا هوادة فيها على الموحدين، فهم متفقون إذا كانت حرباً صليبية ضد منكري ألوهية المسيح، مختلفون حول طبيعة المسيح، لم يخرج أحد الكرادلة ليقول لباباه إنك تتجاوز نصيحة المسيح التي تقول «من صفعك على خدك الأيمن فأدر له اليسر أيضاً» فهذا النصيحة يجب حذفها لاستحالة تطبيقها أولاً، ويجب كذلك أن يحذف نص «ما جئت لألقى سلاماً بل سيفاً» لأنه يتنافى مع اسم الإنجيل، وإذا ابتليت أمه بتشريع لم تستطع تطبيقه في حياها ولا حذفه من نصوصها فليس أمامها سوى أن تتخبط في الضلال كيف تشاء!.

## ٥/١ اتهام النبي ﷺ بأنه كان يقاتل في سبيل طلب السلطة.

يزعم القس بوش أن النبي على بعد أن وضع نظاماً إجرائيا أكثر فاعلية لتحقيق غايته الكبرى (السلطة) بدأ الاحتكام للسيف بناء على تفويض إلهي، وما كان ليترك الذين لا يعترفون بسلطانه.

### الله على هذا نقول:

#### طلاب السلطة قسمان:

قسم لديه نزعة التسلط فيطلب السلطة المطلقة، وقد قدم لنا القرآن الكريم نموذجاً لهؤلاء الحكام المستبدين، ومن خلال هذا النموذج واجه القرآن الكريم الفرعنة بكافة صورها وأشكالها

وقسم يطلب السلطة المقيدة، وهي إما أن تكون مقيدة بشريعة أرضية كتلك التي رأيناها تقوم في أوربا، أو سماوية مثل الأمم التي حكمت قديماً وحديثاً باسم الدين على نحو ما يظهر من وقت لآخر، مع الاختلاف في الفهم أو في التطبيق.

أما ما جاء به الرسول على فهو النموذج الذي ينبغي أن يحتذيه هذا أو ذاك، فقد جاء التَّلِيُّلُ بشريعة محكمة تقيم العدل المطلق بين الناس، أما من يحكم فلا يفرض الإسلام شخصاً محدداً، وإنما للناس أن يختاروا من يأمنوه على مصالحهم.

قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱسۡتَجَابُواْ لِرَبِّهِمۡ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَمَّرُهُمۡ شُورَىٰ بَيۡنَهُمۡ وَمِمَّا رَزَقَّنَـٰهُمۡ يُنفِقُونَ ﴿ ﴿ السَّورى ﴾ (الشورى)

فتأمل كيف قرن الإسلام بين الاستجابة لله تعالى، وإقامة الصلاة والشورى في آية واحدة من آياته، فإذا استجاب المسلمون وأدوا شريعة رهم من عبادات ومعاملات، ثم جعلوا الأمة مصدراً لجميع السلطات ومرجعاً لجميع المسئوليات، تحقق لهم النصر والتفوق على أعدائهم.

«لا مصدر للسلطة العامة في الإسلام غير الأمة. ولا مرجع فيه للمسئولية العامة غير الأمة. ولا تعارض بين هذا وبين نصوص الكتاب وسنة الرسول، فإن النصوص والسنن لا تقوم بذاها، بل تقوم بمن يفهمها ويعلمها، ويعمل بها ويؤديها على وجوهها، وكل أولئك تشمله الأمة بما انطوت عليه من خاصتها وعامتها، وجملة ذوي الحل والعقد والعاملين من عليتها وسوادها.

فهي التي تأتمر بنصوص الكتاب والسنة، وهي المسئولة عن صواها وخطئها حيث ائتمرت به، واتفقت عليه أو اختلفت فيه.

وأول ما تكرر من ذلك الحق كان في حياة النبي التَلِيّلِيّ فإنه كان مأموراً بمشاورة أمته، وكان الأمر بينهم شورى في كل شأن من الشئون غير التبليغ الذي خصه الله به، ولولاه لم تكن الدعوة إلى هذا الدين»(۱) لقد سلم الرسول على بتلك الشريعة وفرض عليه القرآن الكريم أن يشاورهم بالأمر، ولم يخلفه الحكام الراشدون إلا باختيار المسلمين في وقت لم يكن العالم قد عرف فيه هذا النوع من التنظيم السياسي.

١ – حقائق الإسلام وأباطيل خصومه عباس العقاد صـــ ١٥٩.

والواقع أن النبوة هي مرحلة تبليغ الدين، ثم بعد ذلك قيام الدنيا، على قواعد هذا الدين، وفي القرآن الكريم آيات كثيرة تجعل عاقبة من يرفض شريعة الله الخيبة والخسران في الآخرة.

وبهذا يجب أن نفرق بين الحكم كما جاء به الإسلام، وبين ما هو قائم الآن في بعض البلدان، فالحكم في الإسلام يقوم على أن يكون بحقه من رضا المحكومين، وأن يؤدي الحاكم ما عليه تجاه الناس فيه.



# ١/٦ الزعم بأن النبي ﷺ اتخذ من الدين عباءة لطموحاته

يدعي في [صــ ٣١٧] أن المسلمين خاضوا سبعاً وعشرين غزوة، وظلوا ينتقلون من مشهد دموي إلى مشهد دموي آخر، ومن مذبحة إلى أخرى، جاعلاً النبي على دعاوى الدين عباءة يغطي بها طموحاته، ومباهجه الحسية التافهة التي لا حد لها على حد زعمه.

#### الله على هذا نقول:

إذا لم يجد المستشرقون في أفعال النبي أو أقواله ما يحرفونه للنيل من الإسلام فإلهم يتجهون إلى نية النبي ليضعوا فيها ما يؤاخذونه عليه، فقد اتخذ الدين عباءة يغطي بها طموحاته ومباهجه الحسية التافهة، ولم يعرفوا أن المباهج الجسدية لا تكون في بيت لا توقد فيه النار شهرين. ولم يعرفوا من هديه في المعارك تجنيب المدنيين ويلات الحروب، وأن لا يقتل إلا المقاتل، وأن لا يقتل الإ إذا استحال أسره، وأن المقاتل إذا قتل يمنع التمثيل بحثته، وأن الكافر لو استجار بمؤمن وجب أن يجيره حتى يبلغ مأمنه قال تعالى:

﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَـٰمَ ٱللَّهِ ثُمَّ أَبْلَغُهُ مَأْمَنهُ وَ ذَالِكَ بِأَنْهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [التوبة]

لم يعرف هؤلاء المستشرقون أن من تعاليمه الطّيكال للمسلمين أن لا يقتلوا النساء والأطفال والشيوخ الطاعنين في السن، وهكذا العباد في معابدهم بصرف النظر عن دينهم الذي يدينون به، ولهذا فجميع الحروب التي

خاضها الرسول الله لا تصل خسائرها البشرية إلى ما يمكن أن تصل إليه حرب صليبية في القديم والحديث، وتخيل الغرب يقضي على مليون طفل عراقي بحرب حصار بطيئة تهز الضمائر. وبعد عامين من احتلال العراق تعلن أمريكا في خبر عاجل أن من قتلوا في مجازرها في العراق تجاوز المائة ألف من المدنيين، على أن حصيلة حروب الرسول كلها من القتلى لا تعادل حصيلة يوم واحد من ضحايا الاحتلال الأمريكي للعراق.

وهكذا بات واضحاً غرة كيدهم، فالدول الإسلامية التي تستعيض عن سلاحها بمعاهدات حماية بينها وبين الصليبيين تكون نهايتها الخذلان المبين، ولا يزال الغرب يحرص على اعتماد المسلمين عليه في السلاح، ويحول دون امتلاكهم لأسلحة الردع، وقد فطن إلى أنه لا سبيل للنصر إلا بحرب ثقافية وإعلامية موازية للحرب العسكرية، فراح يصف المسلمين بأنهم يميلون إلى الدماء، وهكذا أصبح المسلمون متهمين بالإرهاب أرهبوا أم أرهبوا، وأصبحت دماؤهم تسيل كالأنهار دون أن يتمكنوا من الدفاع عن أنفسهم، بل إنهم ليعجزون في الكثير من الأحيان عن الاستنكار خشية أن ينعتوا بالإرهاب، إنها فكرة قديمة جديدة، اتهام الإسلام بسفك الدماء، المام المسلمين بالإرهاب، ولكن هدفها في القديم هو نفس هدفها الحديث:

﴿ أُودَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ تَغَفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُمْ فَيَمِيلُونَ عَلَى السَّلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُمْ فَيَمِيلُونَ عَلَيْكُم مَّيْلَةً وَاحِدَةً ﴾ [النساء ١٠٢]

إن أقصى أمنية لضعفاء الفهم والإرادة من المسلمين أن يوصفوا من قبل

أعدائهم بالمستنيرين والمتحضرين، وهكذا قبل المتحضرون التخلي عن السيف الذي أمسك به أعداؤهم، والنتيجة تنصير المسلمين سراً وعلانية بقوة السيف، وظهور القمص زكريا بطرس على قناة الحياة بوجهه القبيح ليطعن في الإسلام إنما هو ثمرة من ثمار امتلاك أمريكا للسيف، ولو ملكنا سيف الردع لما كنا نسمع ما يؤذينا في ديننا ودنياناً من سفاهات هي أبعد ما تكون عن الجدل بالتي هي أحسن الذي جاء به الإسلام.



#### ٧/٧ اتهام النبي ﷺ بسفكه للدماء وقتل الأسرى:

يدعي أن النبي على تأججت روح الحقد في نفسه بعد انتصاره في بدر، وتجلى هذا في اغتيال كعب بن الأشرف اليهودي، الذي كان بارعاً في الشعر شديد العداوة والمعارضة له على [صــ ۲۷۷ من الترجمة]

ويزعم أن النبي على قد أعدم اثنين من أسرى بدر، كانوا من أخطر الأسرى، بينما افتدى الباقون أنفسهم، حيث افتدى كل واحد منهم نفسه بأربعة آلاف درهم.

#### ﴿ ورداً على هذا نقول:

هذا ما يردده المستشرقون منذ أن سمعوا عن الإسلام، وقد ردده صاحب كتاب محمد مؤسس الدين الإسلامي مع أنه يتعارض مع التاريخ الثابت، بل وحتى ما ذكره هو نفسه من أنه على لم يكن يسعى للانتقام.

والحق أن النبي عندما رجع من بدر منتصراً كان لا بد أن يتخذ موقفاً من حبر اليهود كعب بن الأشرف، ذلك أنه أثناء الحرب وبعدها أظهر تعاطفه الشديد مع المشركين، بل وشرع في حملة إعلامية مضللة يصف فيها قريشاً بأنها أهدى سبيلاً من المسلمين، وهذا لم يكن محايداً، فكيف يصف عُباد الأصنام بأنهم أهدى سبيلاً ممن يوحدون الله تعالى، لقد أراد هذا التشويه أن يكرر الدور الذي لعبه أجداده مع المسيح، فقد أشاع اليهود أن المسيح كان يشرب الخمر، ووضعوا في نسبه المحترع نساء ساقطات، وحرصوا على وصفه بأنه كان سليط اللسان و لم يعامل أمه بما

يليق بها، وأنه ظل رهن إذلال إبليس أربعين يوماً في الجبل، وأن أتباعه كانوا يرجعون من ورائه، وكل هذه التشويهات لصورة المسيح أخذت طريقها إلى الأناجيل، وبدأت تتكرر بصيغ مختلفة مع الرسول على إلها الحرب الإعلامية التي لم يتفوق فيها على اليهود قديماً إلا اليهود حديثاً. وكان كعب من قبيلة طئ - من بني نبهان- وأمه من بني النضير، وكان حصنه في شرق جنوب المدينة في خلفيات ديار بني النضير، (١) وقد رأى النبي في أول الأمر أن يسير جيشاً إلى حصن كعب فيحسم الأمر عسكرياً، ولكنه كان لا بد أن يمر على ديار بني النضير وهم أخوال كعب، وكان كعب بلا شك سيستجير بهم، ولم يكن بنو النضير قد حدث منهم ما يستدعى الدخول معهم في معارك، وهنا لن يكون مفر من حدوث قتال لا يريده الرسول عليه ولو حدث فسيترتب عليه الدماء، وكان على وهو الرحمة المهداة قد أحزنه كثيراً ما سال من دماء في بدر، وبتدبره للأمر حيداً راح يتساءل كيف يضع حداً لعداوة اليهود للمسلمين دون أن يؤدي ذلك إلى إراقة دماء الأبرياء منهم؟ وحلاً لهذه المعضلة الدقيقة رأى على أن حسم الأمر يمكن أن يتحقق بقتل رجل واحد هو كعب نفسه، فسوف يجنب القوم إراقة الدماء، وسوف يكون زحراً لليهود إلى الالتزام بعهودهم للرسول على فعهد بالمهمة إلى محمد بن مسلمة، الذي سرعان ما عاد وقد أنجزها وقتل كعباً، فحسم الأمر دون

١ - الــرحيق المختوم / صفي الرحمن المباركفوري صــ ٢٦٩ ط/ الوفاء للطباعة
 و النشر

قتال، ودون إراقة دماء للأبرياء بفضل الله تعالى.

وإذا كان الله قد أمر بقتل كعباً ليتحنب إراقة الدماء في قومه، وإذا كانت شريعته تقوم على: «أن النفس بالنفس» فهل يعقل أن يقتل الأسرى وقد صارت حياقم في يده؟ للأسف لا زال المستشرقون ينقلون من تراث العصور الوسطى الممتلئ حقداً على الإسلام والمسلمين، ونحن لا نعلم أنه قتل الله أسيراً من أسرى بدر ولا غيرهم، ولا نجد دليلاً على ذلك، وسيرته الله لا تتسم بالغموض الذي يسمح لنا أن نخمن أمراً كهذا، فما لا يوجد في مصادرنا لا نعترف به، ولو استبعد النصارى من دينهم كل ما ليس في الأناجيل ما اعترفوا بألوهية المسيح، ولا عبدوا الروح القدس، ومن خلال تصفحنا لما تحت أيدينا من مصادر لم نجد أثراً لهذه الافتراءات، بل وجدنا ديننا يوصينا بحسن معاملة الأسير عكس ما عند النصارى في دينهم وسلوكهم، وتبلغ روح التسامح الإسلامي بحرص القرآن الكريم على معاملة الأسير كما يعامل المسكين واليتيم، قال تعالى:

﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِهِ عِسْكِينَا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا ۞ إِنَّمَا نُطْعِمُكُرُ لِ وَيُطْعِمُكُرُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ ال

وهكذا حل أسرى بدر ضيوفاً على أهل المدينة أنصاراً ومهاجرين، وراحوا يتلقون منهم الحفاوة والتكريم، بل بدأ المسلمون يتقربون إلى رهم بإطعام الأسرى كما يتقربون بإطعام اليتيم والمسكين، فلم يعاملوهم كأسرى في زنزانات الأسر المظلمة، ولم تعرف شريعتنا ألوان وطرق التعذيب التي يستحدثها الصليبيون في العراق، ولم يحدث ما يسمع عنه

العالم الآن في جونتنامو وما يشاهده في أبي غريب مما تطبقه المسيحية المتحضرة وفي ظل معاهدات جنيف، ذلك أن الله تعالى تولى شأن الأسرى وما تركه لقائد المسلمين يرى فيه ما يراه، وحدد لهذه المعاملة أمرين لا ثالث لهما وهما: المن أو الفداء. قال تعالى:

﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرَبَ ٱلرِّقَابِ حَتَّىٰ إِذَاۤ أَثَحَٰنتُمُوهُمْ فَشُدُواْ الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَثَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَآءً حَتَّىٰ تَضَعَ ٱلْحَرْبُ أُوزَارَهَا ﴿ وَهَ إَلَىٰ الْحَمالُ الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَثَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَآءً حَتَّىٰ تَضَعَ ٱلْحَرْبُ أُوزَارَهَا ﴿ وَهُ إَلَىٰ الْحَمالُ وَقَدَمُ اللّٰ عَلَى الفداء لأن في المن إحساناً أكثر إذ هو إطلاق بلا عوض. وقد حفظ الرسول لمن يجيد الكتابة من أسرى بدر مكانته، وحرص على الاستفادة منه بما هو أثمن من المال، فبالكتابة ربح هذا الأسير حياته، فمن كان على معرفة بالكتابة دُفع إليه عشرة غلمان من المسلمين، فإذا حذقوا فهو فداء له، ﴿ وكَانَ الفداء - لَمْ لا يعرف الكتابة - مَن أربعة آلاف درهم إلى ثلاثة آلاف درهم، إلى ألف درهم إلى ثلاثة آلاف درهم الى ثلاثة من عليه الرسول دون فداء.

ولو قلنا إن مجتمعاً فيه قارئ واحد عهد إليه بتعليم عشرة من الأميين، ثم عهد إلى كل واحد من العشرة أن يعلم عشرة وهكذا فإن مدة يسيرة جداً تلزم للقضاء على الأمية، فهذه هي الحضارة الإسلامية التي تلزم أتباعها بتعلم القراءة والكتابة قبل أن يتعلموا أحكام الدين. ولو ألزمت المسيحية

١ - الـرحيق المخــتوم صفي الرحمن المباركفوري صــ ٢٥٦ ط/ الوفاء للطباعة
 والنشر

أتباعها بالتعليم لما عانينا من جهلهم بالإسلام، ولما صاروا يتعثرون في كل شيء كالعميان!





الفَصْيِلُ الْخَامِسِين

الرد على دعواه حول زوجات النبي ﷺ وصحابته

# الْهَطَيِّلُ الْخَامَِيْنِ الرد على دعواه حول زوجات النبي ﷺ وصحابته

لا أود أن أسترسل في الحديث عن فضائل النبي الله وأمهات المؤمنين، والصحابة والتابعين، فهذا موضوع كادت تفاصيله أن تكون معروفة لدى كبار المكابرين، وكم تمنيت أن لو كان تاريخ المسيحية على هذا النحو من الوضوح، لكنه بكل أسى يسيء إلى المسيح وأتباعه بشكل مفضوح، وكل ما يكرز به القساوسة اليوم ما هو إلا تخمينات صاغتها عقول يهودية مريضة، فليس ما تقصه الأناجيل إلا خيالات وأوهام، وهو غير مشرف بحال من الأحوال، دع عنك حديث الأناجيل عن تنكر بطرس للمسيح، وبيع يهوذا له بثلاثين درهما من الفضة، (۱) وإجماعهم على تركه يواجه المصير الأليم، دون أن يفزعوا إلى نجدته، أو يحرصوا على التمسك بشريعته.

١ - ر. ما يبدأ الشك قريباً في هذا الدور ليهوذا، فقد ظهر أثناء كتابة هذه السطور أخربار عن اكتشاف بردية تحمل اسم «إنجيل يهوذا» وهي الآن تحت الترجمة، ولكن الأبحاث التي أجريت عليها تؤكد أن تاريخها يتراوح ما بين ٢٢٠- ٢٤٠ م فهي بذلك أكثر قيمة من الأناجيل الموجودة الآن التي ترجع أقدم المخطوطات لها إلى نهاية القرن الرابع. ور. ما تكشف هذه البردية في المستقبل القريب جانباً من ماضى المسيحية المجهول.

دع عنك كل هذا، فالأغرب من كل هذا أن هؤلاء لا يوحد صفهم إلا الخمر، في البداية جمعتهم في عرس قانا الجليل، وكلما نفدت خمرهم أخرج يسوع ما أخفوه، واستمر وأصحابه يصولون ويجولون في الأعراس، على الخمر الجيدة يجتمعون، وعندما تفرغ أوانيهم منها ينفضون، حتى وفاهم العشاء الأحير، ففيه سكروا بغير حساب، حيث لم يكن ثمة شرطة تقيم على السكارى عقاب.

وهكذا لم يعودوا يميزون بين خطأ وصواب، فلم يفرقوا بين خبز يسوع وحسده، وخمره ودمه، حتى تخيلوا أن دم يسوع هو ما يحتسون، وإذ أحسوا بنشوة تأثيره في العقول، خاطبهم صانع المعجزات، مستدراً عطفهم قبل الممات، فتلك هي لحظاته الأخيرة، «من الآن لا أشرب من نتاج الكرمة هذا إلى ذلك اليوم حينما أشربها معكم جديداً في ملكوت أبي»(١)

لكن الخمر أثقلت رءوسهم فلم يبالوا بفعله ولا انفعاله، وظلوا يحتسون غير مهتمين بأقواله ولا بأفعاله، حتى غابوا عن وعيهم فما واسوه، سألهم الوداع فما ودعوه، آثروا لذة السكر على نجدته، لقد سكروا بالخمر الجيدة بعد الدون، ثم تركوه يستغيث دون مجيب، وأخذ من بين أيديهم دون نحيب، كم مرة ناشدهم أن يسهروا معه وما سهروا، وتأمل المسكين يذهب لصلاته ثم يعود، يتفحص وجوههم دون أن يحسوا له بوجود،

١- [متى ٢٦: ٢٧-٢٩] وهل تعتبر رشفة الخمر من الإسفنجة على الصليب
 تكذيباً لهذا الخبر أم لا؟

يستجير بربه تارة، ويستنجد بأحبائه تارة، يأخذ بأيد أحبائه تارة، ويحرك أحفاهم أخرى، يهمس في آذاهم تارة، ويدوي صراحه في ضيعة حشيماني تارة أخرى: «أهكذا ما قدرتم أن تسهروا معي ساعة واحدة، اسهروا وصلوا لئلا تدخلوا في تجربة.

ثم جاء فوجدهم أيضاً نياماً إذ كانت أعينهم ثقيلة.

فتركهم ومضى أيضاً وصلى ثالثة قائلاً: ذلك الكلام بعينه.

ثم جاء إلى تلاميذه وقال لهم: ناموا الآن واستريحوا»

[متی ۲۲: ۶۰ – ۶۵]

هكذا فقد الأمل في إفاقتهم، وأيقن ألهم لا محالة خاذلوه، فتركهم يغطون في ثبات عميق، وتركوه يذهب ويعود مستجيراً دون رفيق، إلى أن أخذ وبيع، وضرب وأهين، كل هذا وهم سكارى لا يعوون، وعمي لا يبصرون، فلا يدرون أين راح يسوع، ولا يعرفون شبعاً من حوع، فلما أفاقوا لم يجدوه بينهم، فأين ذهب المسيح يا يهوذا؟

يهوذا وهو لا يدري أيفيق أم يبدأ نشوة سكره: لقد أمركم أن تأكلوا جسده [متى ٢٦: ٢٦].

التلاميذ: وهل أكلناه؟

يهوذا: أنا مثلكم لا أدري.

التلاميذ: بل أنت بعته بالفضة يا يهوذا.

وتتعالى الأصوات، ويختلط الوهم بالخيال، فتظهر المحدلية بين وجوه ممتقعة، وعيون منتفخة، وأحساد نحيلة، تحكي أين ذهب قليل الحيلة؟ وكيف تمت عملية بيعه وشرائه؟ كل هذا تحكيه امرأة كانت حتى عهد قريب تلبسها العفاريت، والآن يستمع إليها رهط من المساطيل على وشك أن يفيقوا من غفوهم، لقد شرعوا يتساءلون كم غابوا عن وعيهم، بعضهم ظن أنه نام ثلاثة أيام، وآخر اعتقد أنه نام نهاراً بين ليلتين، أو ليلة بين نهارين، وإذ لم يعرفوا كم ناموا برز من أهل التنجيم من يشبه يسوع بيونان، عله يعرف كم مضى من الزمان، فلا ضير لو استمعوا إلى المحدلية تارة أحرى، فالسكران يظل كما كان في ذمة اليقظان.

لقد ذهبت المحدلية في رحلة مشبوهة، ثم عادت لتحدهم وقد تبددت أوهامهم، وتضاربت أقوالهم، فالخمر أثقلت بطولهم، فما صلوا لله رب العالمين، وما أفاقوا إلا وهم يسمعون حكايات، فراحوا يتخيلون الأحداث، ويحدثون الخيالات، فبنيت الأقاصيص على أوهامهم. ولولا أن اليهود تدخلوا في صياغتها، واليونان دققوا<sup>(۱)</sup> في تفاصيلها لما كانت على هذا النحو من التحريف، وما انقلب توحيد رب العالمين إلى تثليث، لقد رأى بولس أن تحليل الأحداث حتى ولو سار على هذا النحو فهو برهان صدق العقيدة، إذ هي في التصديق بالمحال فريدة، فلا ضير إن شربوا دم يسوع، أو أكلوا جسده بعد جوع!

وليس حياة يسوع فقط هي التي نالت من أوهامهم، بل إنهم ليتحدثون عن نبينا على بمثل هذه الخيالات، يؤلفون الحكاية ثم ينفونها، حتى يحتار المرء بين من يثبت ومن ينفي، وتغيب شمس الحقيقة بين من يشك ومن

١- أعنى لوقا الذي أشار في مقدمة إنحيله إلى أسلوبه في الفحص والتدقيق.

يجزم، فوجود رفاته في تابوت حديدي ليس إلا تلفيقاً من بوش وآله (الله وهو لا يقل عن تلفيق الآباء في الكنيسة الأولى، ولا عجب في التطابق بين الأولين والأخيرين، فهم لم يعرفوا في حياقم سوى الخمر، يعرفون بخبرهم كيف يميزون الحسن من الرديء، والرديء من الأردأ، ومتى يقدمون الجيد منها، ومتى لا يقدمون إلا الدون؟ وفي أي وعاء يحفظون الجيدة وأين يضعون الدون؟ هذه هي كل خبرهم في الحياة، فكيف ينقلون دين، أو ينشرون مبادئ أو يقين، فإذا وقع حادث عارض أمام هؤلاء المساطيل رأوه وكأنه معجزة المعجزات، ومعضلة المعضلات، ثم أقسموا بالخمر وشاربيها: إن هذا لهو الحق المبين، والبرهان اليقين.

وتأمل أول معجزة يسجل أحداثها إنجيل يوحنا، نقلاً عن هؤلاء المساطيل أو عن من نقل أو لم ينقل عنهم، إلها ليست إلا برهاناً على كذهم، فلو كانوا زناة أو لصوصاً لكانوا أولى بالقبول، لألهم وإن لم يكونوا عدولاً فهم في النهاية واعون، وأما هؤلاء فلا وعي لديهم يفرقون به بين وحي الله تعالى ووحي الخيال، فإذا ثبت ألهم مدمنو خمر – وهذا ثابت بالإنجيل – فلا يمكن أن يقوم على قولهم دين، ولا تحمل شهادهم على وجه اليقين، لألهم لا يرون إلا خيالات، فإذا انشقت الأرض وخرجت أحساد القديسين، ورأي المحمورون أحسادهم رأي العين،

١ - يحكي بوش الخلاف حول مكان وجود تابوت محمد وأخيراً يرجح أن تابوته في مكة وليس في المدينة. انظر صــ ٣٤٦ من الترجمة] فهؤلاء يجهلون كل شيء عن المسلمين حتى طريقة دفن موتاهم.

فاعلم أن العقلاء لا يرون رأيهم، ولا يبصرون أوهامهم، ويبقى حكمنا على ما توارد إلينا من أوهامهم متوقفاً على إمكانية معرفتنا بمدى تأثير الخمر على عقولهم، لهذا جاء تحريم الخمر في محكم التتزيل، فامتثل الصحابة ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، فكانوا شهداء على هؤلاء المنحرفين، وأصبح ما يروى عنهم إنما عن عقل واع، وضمير صادق، ووجدان صاف، لا تكدره الخمور، ولا تسيطر عليه الخيالات والظنون. وهكذا لم يعرف المشركون إلى الطعن في سلوكهم سبيلاً، إلى أن لجأ المستشرقون بعد اتضاح عجزهم إلى اختراع ما يشبع حقدهم، فلا يزالون مصرين على تشويه صورة الإسلام والمسلمين، والنبي وأمهات المؤمنين، والصحابة والتابعين، كل هذا بقصد التشكيك في الإسلام وحامليه، فتشويه تاريخهم يفضي إلى التشكيك في دينهم أو في صدقهم، وبأي فتشويه تاريخهم يفضي إلى التشكيك في دينهم أو في صدقهم، وبأي الأمرين ظفروا فقد نالوا أقصى أمانيهم.

لكنهم بكل أسف لا يدرون أن قضية توحيد الله تعالى أولى البديهيات، فلا يضير صحتها صالح يتخلى عنها، أو طالح يتشبث بها، ولا يؤثر على مكانتها حاهل يعرض أو يقبل عليها، وليس كذلك عقيدة الثالوث، التي يحسب أتباعها ألهم يحسنون صنعاً، وهم الأخسرون أعمالاً وأقوالاً، في الدنيا والآخرة، فعقيدهم في ذاها فاسدة، ولو تحلى معتنقوها بالفضائل جميعها، وتخلوا عن الرذائل كلها، ومع ذلك فهم - بفضل الله تعالى - أسوأ الأمم أخلاقاً، وأكثرهم تعنتاً وضلالاً، وإن بدا من صفاهم أحياناً بعض اللين، فما هذا إلا غطاء لحقد دفين، يظهر أحياناً في كتاب يؤلفه بعض اللين، فما هذا إلا غطاء لحقد دفين، يظهر أحياناً في كتاب يؤلفه

أحد الحاقدين، أو رسم مسيء للرسول الكريم، وما تخفي صدورهم أكبر مما يظهرون.

وبعد أن حدثناك إجمالاً عن حالهم، انطلاقا من الفهم الظاهر لكتبهم، أشهد الله واشهدوا أبي بريء مما يؤمنون، لا أومن إلا بما أنزله أحكم الحاكمين، وسحل كلماته في السطور والصدور من اختصهم الله بتمام الإدراك، وحفظهم من الضلال والإشراك، فما تخيلوا الأوهام حقائق، ولاحملوا الحقائق على وجه غير لائق.

والآن نستعرض بعض أوهام المخمورين، ثم نرد عليها بما يقطع الشك باليقين.



# ١- اتهام خديجة بالشك في أمر النبي ﷺ في بداية الوحي.

# الله الله على هذا نقول:

من أين لهؤلاء معرفة هذا الشك؟

وعلى أي تصرف بنوه؟

ومن الذي توقع من خديجة أن تشك؟

كيف تشك وهي التي دأبت أن تعد له الزاد كلما هم بالأرتحال إلى حراء؟

كيف تشك وهي التي تحملت معه ومن أجله الحصار؟.

من أين لهذه المرأة التي اختارته لأمانته أن تعود فتتشكك فيه؟

وعن أي مصادر نقل القس تفسير ما رآه الرسول بأنه أحلام خيال مضطرب؟

نحن نقرأ العربية وتحت أيدينا المراجع المروية بالأسانيد المتصلة، وما لا سند له ننحيه جانباً، استمع إلى البخاري وهو يروى لك الخبر اليقين:

قال أبو عبد الله: «حدثنا يحيى بن بكير، قال: حدثنا الليث عن عقيل،

عن بن شهاب، عن عروة بن الزبير، عن عائشة أم المؤمنين ألها قالت: أول ما بدىء به رسول الله على من الوحي الرؤيا الصالحة في النوم، فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح، ثم حبب إليه الخلاء، وكان يخلو بغار حراء، فيتحنث فيه وهو التعبد الليالي ذوات العدد قبل أن يترع إلى أهله ويتزود لذلك، ثم يرجع إلى حديجة فيتزود لمثلها، حتى جاءه الحق وهو في غار حراء، فجاءه الملك فقال: اقرأ. قال ما أنا بقارئ.

قال: فأحذي فغطني حتى بلغ مني الجهد ثم أرسلني، فقال: اقرأ. قلت: ما أنا بقارئ.

فأخذي فغطني الثانية، حتى بلغ مني الجهد ثم أرسلني فقال: اقرأ. فقلت: ما أنا بقارئ.

فأخذين فغطني الثالثة ثم أرسلني فقال:

﴿ ٱقْرَأُ بِٱسۡمِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَىٰنَ مِنْ عَلَقٍ ۞ ٱقْرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَهُ ۞ ﴾

فرجع بها رسول الله على يرجف فؤاده فدخل على حديجة بنت حويلد رضي الله عنها فقال: زملوني. زملوني. فزملوه. حتى ذهب عنه الروع فقال لخديجة وأحبرها الخبر. لقد خشيت على نفسي.

فقالت خديجة: كلا. والله ما يخزيك الله أبداً، إنك لتصل الرحم، وتحمل الكل، وتكسب المعدوم، وتقري الضيف، وتعين على نوائب الحق، فانطلقت به حديجة حتى أتت به ورقة بن نوفل بن أسد بن عبد العزى بن عم خديجة، وكان امرأ تنصر في الجاهلية، وكان يكتب الكتاب العبراني،

فيكتب من الإنجيل بالعبرانية ما شاء الله أن يكتب، وكان شيخا كبيراً قد عمي، فقالت له خديجة: يا بن عم اسمع من ابن أخيك. فقال له ورقة: يا بن أخى ماذا ترى؟.

فأخبره رسول الله ﷺ خبر ما رأى.

فقال له ورقة: هذا الناموس الذي نزل على موسى، يا ليتني فيها جذع، ليتني أكون حيا إذ يخرجك قومك.

### فقال رسول الله ﷺ أو مخرجي هم؟

قال: نعم. لم يأت رجل قط بمثل ما جئت به إلا عودي، وإن يدركني يومك أنصرك نصراً مؤزرا ثم لم ينشب ورقة أن توفي وفتر الوحي» (١) فهل رأيت في هذا غير ما يؤكد إخلاص خديجة رضي الله عنها لزوجها؟ فعندما جاءها على وقرأ عليها ما نزل عليه من آيات.

وقص عليها ما حدث في غار حراء من أحداث، ماذا كان ردها؟ لقد قالت بملء فيها: «كلا .. والله ما يخزيك الله أبداً»

من يقرأ هذه الصيغة ماذا يقول؟

#### هل يقول إن صاحبة هذه العبارة كانت تشك؟

إنها لا تمارس حتى هذا اللون من الشك المعروف بالشك المنهجي، إن لديها يقيناً يفوق كل يقين، فمن أين لها كل هذه الثقة في صدق زوجها التي تتجلى في كلمة: «كلا»

إنها لتنفي أن يقع على زوجها أي لون من الخزي في الحاضر والمستقبل.

١ - صحيح البخاري جــ: ١ صــ: ٤

أليس المستقبل بيد الله تعالى؟ فكيف قطعت بذلك؟

تجيب حديجة بخمسة أسباب:

- إنك لتصل الرحم.
  - وتحمل الكل.
  - وتكسب المعدوم.
    - وتقري الضيف.
- وتعين على نوائب الحق.

فمن يفعل هذه الأمور الخمسة - في نظر حديجة - يستحيل أن يخزيه الله، من أين لها كل هذه الثقة؟

إلها امرأة ولكن تفكيرها يتجاوز تفكير جيوش جرارة من المستشرقين، لقد خبرت الحياة، وعاشت تجاربها حتى حكمت على مستقبل زوجها من ماضيه، وعلى ما سيكون مما هو كائن، فلا غرو إن رأت أن تصحب زوجها إلى ابن عم لها تثق فيه، تستفتيه وتستأنس بخبرته تجاه هذا الأمر الغريب، فهي ليست مصابة بداء الغرور رغم خبرتها الطويلة في الحياة، ولكن لديها قناعة بأهمية سؤال أهل الذكر، فلئن كانت لا تعرف الديانات السابقة فلتسأل من يعرفها، أما القس بوش فيدرس العبرية ليحكم على القرآن العربي !

فعلى أي أساس يبني أحكامه؟

لقد رأى أن يجعل في ديننا بعضاً مما يؤلمه في دينه ودنياه، فلم يجد سوى أن يشكك في إيمان أول من آمن بالرسول الله وقد علق في الهامش بأن «

هذا هو ما ذكره بريدو، إلا أن سيل يقول: لا أعلم كاتباً شرقياً ذكر أن حديجة قد كذبت زوجها في وقت من الأوقات أو شكت في ادعائه) فد «بريدو يثبت شك حديجة، وسيل ينفي ما يثبته بريدو، فلماذا هذه المناورة أيها المستشرقون؟

#### ولماذا تخمنون ما عندنا على ما هو كائن عندكم؟

إني أعلم كم هي مؤلمة لكم قصة المسيح، فقد ظل أصحابه طوال حياته معهم حسديين، ولم يصل إلى علمهم أنه إله إلا بعد أن قام أو بالأحرى أقيم من بين الأموات، وانطلقت المحدلية (وهي امرأة يعتقد النصارى ألها كانت تحترف الدعارة) تخبرهم بعد أن أفاقوا من سكرهم أنه قد قام. فلو قرؤوا تاريخ هذه المرأة أو اصطحبوها إلى أحد الأطباء لقطعوا الشك باليقين. وما بقي الشك حتى يسجله أو يخمنه كتبة الأناجيل:

«حينئذ قال لهم يسوع: كلكم تشكون في هذه الليلة»[متى٢٦: ٣١] وقلة إيمان بطرس: «يا قليل الإيمان لماذا شككت»؟

وشك توما أحد ألاثني عشر: «هات إصبعك إلى هنا وأبصر يديَّ وهات يدك وضعها في جنبي» [يو ٢٠: ٢٧]

و لم يكن بطرس ولا توما هما الوحيدين، بل كل التلاميذ كانوا يشكون، لدرجة أنه كان يقول لهم: «انظروا يدي ورجلي إين أنا هو جسويي، وانظروا الروح ليس له لحم وعظام كما ترون لي»

وحتى يقنعهم أنه هو بشحمه ولحمه طلب منهم الطعام وأكل.

[لوقا: ۲٤ : ۳۹]

وحتى اخوة المسيح لم يكونوا يؤمنون به، وهذا أمر لن نفتش عنه في النيات، فقد كانوا يقطعون الشك باليقين، «لأن إحوته أيضاً لم يكونوا يؤمنون به» [يوحنا ٧: ٥]

هذا الكفر العارض من اخوته أو الشك الدائم من غيرهم حتم عليه أن يعلن رأيه حلياً فيهم، إن إيماهم لا يوازي حبة خردل [متى ١٠: ٢٠]، كتب يوحنا إنجيله وما كانوا قد وصلوا بعد إلى يقين، فسجل ما سجل من معجزات و لم ينس أن يختمها ببيان هدفه في تحصيل ما هو مفقود في قلوبكم من إيمان: «و آيات أخر كثيرة صنع يسوع قدام تلاميذه لم تكتب في هذا الكتاب، وأما هذه فقد كتبت لتؤمنوا أن يسوع هو المسيح ابن الله، ولكي تكون لكم إذا آمنتم حياة باسمه» [يوحنا ٢٠: ٣٠، ٣١] وهكذا استمروا على هذا الشك أو اليقين بأنه ليس ابن الله قروناً حتى حاء بوش يرمي المسلمين ببلواه، وربما كان الجهل مسيطراً على أمريكا في عصره أكثر مما كان الشك في عصر المسيح.





# ٧- اتهام عائشة رضي الله عنها في عرضها

يحكي أنه قد أشيع أن السيدة عائشة رضي الله عنها لم تكن مخلصة للنبي في ولم تَزُل هذه الوصمة عنها تماماً حتى أيامنا هذه. [انظر صــ ٤٠٩ من الترجمة العربية].

#### الله ورداً على هذا نقول:

لقد لفق بنو إسرائيل الكثير من الأكاذيب على أنبيائهم، فيهوذا وهو نبي من أنبيائهم زنا بامرأة ابنه، ولوط بابنتيه، وداود بامرأة أوريا، ولم يتعرض القرآن الكريم للدفاع مباشرة عن هؤلاء بل أدخله ضمن ﴿ وَيَعْفُواْ عَرْبُ كُورِيْ الْحَصْنَاتِ الْعَافِلاتِ تَصْدَى لَهُم القرآن الكريم.

ومن واجبي كمؤمن بالدفاع عن الفضائل أن أبدأ بأم المسيح عليهما السلام، فقد نالها من افتراء اليهود ما نال عائشة من المنافقين، وقد لعن الله المفترين يهوداً أو منافقين، وهذا هو أحد الفروق بين القرآن الكريم وبين الكتاب الذي ما سلم فيه نبي من سفاهة كاتبيه، ذلك أن هؤلاء الأنبياء كانوا كلما حاولوا الإصلاح تصدى المفسدون لصورهم بالتشويه، ولعقيدهم بالتحريف، ولم يقتصر الأمر على مريم أو غيرها، وإنما دونك الكتاب المقدس لتقرأ فيه ما أخجل من عرضه.

#### 🕏 براءة مريم عليها السلام:

أجمع المسلمون على براءة مريم من مقالة اليهود، مؤمنين بأنها أفضل

نساء العالمين، ولم يكن المؤمنون بألها والدة رهم على هذا المستوى من الغيرة والدفاع عنها، إلهم قد يجمعون على براءها ولكنهم يصرون على التمسك بما يلطخ سمعتها، فليس لهم من دليل على طهارها سوى حلم رآه رجل على علاقة خطوبة بمريم، فهو داخل خارج، يراها ويبصرها، وفجأة تحد مريم نفسها حاملاً، وتمضي الخطوبة بصورة طبيعية دون أن يبصر الخاطب بلوها، أو يسمع شكوها، وفي النهاية تلد يسوع، وبأعصاب باردة يخبرها بأنه علم بحملها عن طريق حلم كان قد رآه، فقد رأى منذ أشهر فيما يرى النائم كذا.. وكذا..

فتأمل الحكاية، وحاول أن تصدقها، فهل هي معجزة أن يرى هذا الرجل أو يدعي أنه رأى حلماً؟ فلماذا لم ير اليهود وغير اليهود ممن تقولوا ولا زالوا يتقولون عليها هذا الحلم حتى تخرس ألسنتهم ؟.

إنهم لا يعلمون عن مريم أكثر من أنها مخطوبة، وفحأة يظهر حملها، ثم ولدها، فعلى من يضحكون لو ادعوا أنها لا زالت مخطوبة؟.

إن أبسط ما يقوم به الأهل والجيران هو أن يهنئوها ويعتبوا عليها الزواج دون علمهم؟.

وفي النهاية لا بد من الدعوة لها بمدوء السر وراحة البال.

فهل يستطيع يوسف أن يخرج ليحكي هذا الحلم على الملاً؟.

وهل تتخيل اليهود يقبلون حلمه لو أقسم عليه مليون مرة؟.

تأمل معجزة المعجزات لدى النصارى، يوسف يرى حلماً «ملاك الرب.. قائلاً: يا يوسف بن داود لا تخف أن تأخذ مريم امرأتك لأن

الذي حبل به فيها هو من الروح القدس» «فلما استيقظ يوسف من النوم فعل كما أمره ملاك الرب وأخذ امرأته ولم يعرفها حتى ولدت ابنها البكر»

هذه هي كل الحكاية، من يسمعها ماذا يظن، هل يثق في حلم يوسف، وماذا تقول مريم لمن حولها؟ ولماذا ينسب يوسف ابن الله أو ابن الروح القدس إلى نفسه؟ أليس ظهور الحلم في خياله خاصة من شأنه أن يقوى الشكوك ولا ينفيها؟

هنا يتصدى جهابذة الفكر من النصارى فيدعون أن لم يكن ثمة شك في حمل مريم بطريقة مشروعة أصلا، ولكن الحمد لله اليهود لا زالوا أحياء ومصرين على قذفها بالزنى، ولولا القرآن الكريم لاستحال البرهنة على براءتها.

لقد نزلت سورة كاملة في القرآن الكريم باسم مريم، يسجل فيها الحق جل شأنه براءها في كتاب يتحدى الذين لطخوا والذين قبلوا تلطيخ سمعتها عليها السلام. وتأمل القرآن الكريم وهو يحكى براءها:

إن إثبات الزنا على مريم قائم بوجود الطفل على ذراعيها.

ويشاء ربك أن تتحقق براءة مريم بإبطال دليل الهامها.

فمريم هي التي تواجه قومها بنفسها.

ولا يظهر معها يوسف ولا غير يوسف.

وليس معها من يتحدث عنها أو يدافع عن ابنها، فما هو دليل الإدانة؟ ﴿ فَأَتَت بِهِ عَوْمَهَا تَحْمِلُهُ ﴿ لقد جاءت تحمل دليل إدانتها بين يديها.

يرى القوم هذا الدليل ﴿ قَالُواْ يَهَمَرْيَمُ لَقَدْ جِئْتِ شَيْئًا فَرِيًّا ﴿ يَتَأْخْتَ هَنُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ آمْراً سَوْءِ وَمَا كَانَتْ أُمُّكِ بَغِيًّا ﴿ ﴾

هنا مريم، فقط تشير إلى طفلها: ﴿ فَأَشَارَتُ إِلَيْهِ ۗ ﴾

يتعجب اليهود، أأنت خرساء تكلمي:

(من أين هذا الطفل)؟

﴿ قَالُواْ كَيْفَ نُكَلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيًّا ﴿ ﴾

وهنا تقع المعجزة فيتكلم الطفل ليبرئ أمه أمام أرجاس اليهود:

﴿ قَالَ إِنَّى عَبْدُ ٱللَّهِ ءَاتَانِيَ ٱلْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴿ قَالَ إِنَّ عَبْدُ ٱللَّهِ ءَاتَانِي ٱلْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَلَمْ كُنتُ وَأَوْصَانِي بِٱلصَّلَوٰةِ وَٱلزَّكُوٰةِ مَا دُمْتُ حَيًّا ﴿ وَبَرَّا بِوَالِدَتِي وَلَمْ كُنتُ وَلَمْ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبْعَثُ تَجَعَلِنِي جَبَّارًا شَقِيًّا ﴿ وَٱلسَّلَامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبْعَثُ

حَيًّا ﴿ ذَالِكَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ ۚ قَوْلَ ٱلْحَقِّ ٱلَّذِي فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴿ ﴾

وهكذا تبرأت مريم بكلام المسيح في المهد أولاً. فبهت اليهود وانقلبوا صاغرين، ولكنهم سرعان ما عادوا إلى ضلالهم القديم عندما بدأ المسيح يتخذ طريقه إلى الرشد الطبيعي، فكلما مر بهم يتغامزون. فلما ابتدأ دعوته قالوا له: أرنا من أبوك؟ ولما حادلهم كثيراً وذكرهم بكلامه في المهد تمادوا في الجدال والنكران، حتى قالوا له يا عيسى هل يمكن لهذا الطير الذي يطير في الهواء أن يخرج من الطين؟.

قال لهم نعم: وهنا أجرى الله على يديه جرت أول معجزاته التَلْيَكُلاً، برهاناً على براءته من الانتساب إلى يوسف، وإذ فشل اليهود في مواجهة المسيح فقد عزموا على التحريف، فتتدخلوا في صياغة القصة، وحشروا فيها حلم يوسف، وحذفوا منها ما يبرئ مريم عليها السلام، وقنع النصارى بما يلطخ سمعة والدة رهم، وباتوا يتعبدون لله بتلاوة الأحلام آناء الليل وأطراف النهار.

وهنا نزل القرآن الكريم ليتحدث عن كلام المسيح في المهد، وعن أول معجزاته خلق الطير من الطين. فتحداهم أن يأتوا بمثله، فعجزوا عن التحدي واستمروا في سفاهتهم حتى الآن كما ترى بيقين.

# 🕏 براءة أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها :

كان من شأن المنافقين مع أم المؤمنين عائشة ما كان من شأن اليهود مع مريم، وكما نزل القرآن الكريم ببراءة مريم نزل كذلك ببراءة أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها، فأصبحت براءة هذه وتلك قرآناً يتلى، يتحدى الإنس والجن إلى قيام الساعة. ولو كان محمد على هو مؤلف القرآن الكريم أو متصنع للوحي على نحو ما أورده بوش في تقسيم الغنائم لخلا إلى نفسه وحرج بآيات تتحدث عن براءة زوجته، ولكن سرعة نزول آية الغنائم وتأخر نزول هذه الآيات كان لحكمة دفعت بالمنافقين إلى التمادي في أكاذيبهم، وفي النهاية ﴿ بَلْ نَقْذِفُ بِٱلْحَقِّ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَغُهُ، فَإِذَا فَيُ أَكَاذيبهم، وفي النهاية ﴿ بَلْ نَقْذِفُ بِٱلْحَقِ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَغُهُ، فَإِذَا

هذا هو دأب أعداء الفضيلة، ليس مع نبينا فقط، بل ومع أنبيائهم، وكل

من يدعو إلى فضيلة وينهى عن رذيلة سوف يناله منهم آذي كثيراً، ولهذا أخبرنا القرآن الكريم بما سنراه من هؤلاء المكذبين، عندما قال:

﴿ لَتُبْلَوُنَ فِيَ أُمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ الْكَتَنبَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ أَذَك كَثِيرًا ۚ وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ فَإِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴿ ﴾ [آل عمران]

وها هو أذى آل بوش لا ينتهي، وسخافاهم لا تتوقف، إلهم لا يملون من تكرار وقاحتهم، وقد شاء ربك أن يتكفل بالرد عليهم، فأنزل براءة عائشة في آيات قرآنية، ثم تحداهم بتلك الآيات، ولا يزال التحدي قائماً، لم يكن التحدي مثل المبارزات البشرية التي تتقيد بفترة زمنية، في نهايتها يعْلَن فوز من فاز وحسران من حسر، فالتحدي لا نهاية زمنية ولا مكانية له، لم ولن يتوقف، ليبقي الفائز فائزاً، وليظل الخاسر يجاهد للفوز إن استطاع إليه سبيلاً.

والغريب أن القرآن الكريم اعتبر الطعن في أم المؤمنين عائشة خيراً للمسلمين، وقد اتضح لنا ذلك عندما شاهدنا من خلف حفنة المنافقين طوابير لا تنتهي من المنصرين، فلتحسم المسألة بكلمة ربك صدقاً وعدلاً، ولتكن براءة أم المؤمنين في قرآن يتلى يتحدى المفترين، ويتعبد به المسلمون لله رب العالمين، فالمسلمون يتعبدون بكلام أحكم الحاكمين، وأهل الضلال يتعبدون بتلاوة ما يلطخ سمعة من فضلها الله على نساء العالمين. قال تعالى في سورة النور: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِنكُرْ لَا لَا

تَحْسَبُوهُ شَرًّا لَّكُم م بَل هُوَ خَيْرٌ لَّكُر ۚ لِكُلِّ ٱمْرِي مِّنْهُم مَّا ٱكْتَسَبَ مِنَ ٱلْإِثْمِ وَٱلَّذِي تَوَلِّي كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ لَّوَلَآ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَتُ بِأَنفُسِهمْ خَيْرًا وَقَالُواْ هَلاَآ إِفْكٌ مُّبِينٌ ، لَوْلا جَآءُو عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَآءَ ۚ فَإِذْ لَمْ يَأْتُواْ بِٱلشُّهَدَآءِ فَأُوْلَتِهِكَ عِندَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْكَاذِبُونَ ١ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةِ لَمَسَّكُمْ في مَاۤ أَفَضۡتُمۡ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ إِذۡ تَلَقُّونَهُ بِأَلۡسِنَتِكُمۡ وَتَقُولُونَ بِأَفْوَاهِكُم مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ وَتَحْسَبُونَهُ وَهَيَّنَا وَهُوَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمٌ ١ وَلَوْلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَآ أَن نَّتَكَلَّمَ بِهَذَا سُبْحَننَكَ هَنذَا اللَّمْ اللَّهُ اللَّهُ أَن تَعُودُواْ لِمِثْلِهِ ۚ أَبَدًا إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَيُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيَاتِ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ كَا

وبعد .. فهذه هي قضية الافتراء الكبرى على أم المؤمنين وأم المسيح وقد حسمها ربك من فوق سبع سموات، فإذا تمكن المفترون من إخفاء معجزة كلام المسيح في المهد من أناجيلهم فلن يستطيعوا حذف حرف واحد من القرآن الكريم.



# ٣- الرعم بوجود عداوة بين على وعائشة رضي الله عنهما.

يدعي أن عائشة كانت تعادي علياً عداوة شديدة، وعندما تبوأ الخلافة خرجت على رأس جيش لمحاربته، ولم تنجح حملتها، لكنها استطاعت بعد ذلك أن تجد الوسائل لإثارة الفرقة بين أتباعه وانفضاضهم عنه، مما أدى في النهاية إلى دماره ودمار أسرته. [انظر صـــ ٤١٠ من الترجمة]

# الله الله على هذا نقول:

كلما طعن قسيس في الإسلام، أُفْتحُ كتابه المقدس لأجد ما يلصقه بنا من عيوب ثابتاً باللفظ الصريح لما يتخذه من دين، لم تختلف تلك السنة في مسألة واحدة حتى الآن، وربما لا يمتدح بوش أكثر من المحبة التي كانت تحمع رسل المسيحية، ولا يذم أكثر من العداوة التي فرقت بين الصحابة في صدر الإسلام، ولكن انظر!

الإصحاح الثاني من رسالة غلاطية، عنوان تتفنن الترجمات المختلفة في صياغته «بولس يواجه بطرس» فهذه المواجهة القائمة والممتدة بين هذين الرسولين الكبيرين لم يخمنها أحد، وإنما مسجلة في الوحي المقدس عن أولئك الذين يسمون برسل المحبة، لم تتورط فيها عناصر خارجية مغرضة، وحسبك أنها بين رسول وآخر، ولم تحدث حول قضايا السلطة والسياسة، وإنما تتعلق بصميم تعاليم الدين الموحى به من الله تعالى.

وإذا كانت العداوة بين الرسولين «بولس وبطرس» ظاهرة إلى هذا الحد في الكتاب المقدس فإن ما بين أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها والإمام

على كرم الله وجهه ما هو إلا ثمرة تحليلات وهمية لبعض سيئي الفهم أو القصد، ذلك ألهم تخلوا عن المصداقية عند تحليل ما جرى عقب استشهاد عثمان فله ولو أن ما حدث من فوضى يحدث الآن لما كان ثمة خلاف على أن سببه هو الفراغ المفاجئ في السلطة، وهو أمر لا يحاسب عليه ولا على ما ينتج عنه أحد، وإنما سلوك أناس حديثي عهد بالجاهلية لم يتعودوا على ما ينتج عنه أحد، وإنما سلوك أناس حديثي عهد بالجاهلية لم يتعودوا على هذه الصور الحضارية، فلا مسئولية دون تكليف، ولا مسئولية حتى يوجد من يسأل ويسير الأمور، وهنا ظهرت عقبات تعوق إنجاز ما هو ضروري وملح لتفادي الشغب والاضطراب، فإجراء البيعة في دولة شاسعة دون وسائل اتصال ليس أسهل من إجراء انتخابات عامة الآن في ظل اضطرابات أمنية، وغياب تام لكافة أشكال السلطة التنفيذية.

وربما اعتقد عثمان أن الشورى كفيلة بحسم كل نزاع سياسي من بعده، وهو وإن كان على يقين بأنه سينال الشهادة إلا أنه لم يكن ليتحسب أن يخرج من يطالب بالثأر من قاتليه، لقد أحس بدنو ما بشره به الرسول من نوال الشهادة عندما رأى الخارجين عليه، فرد عرض معاوية بإرسال فرقة من الجيش لحمايته، معللاً رفضه بأن مهمة الجيش الإسلامي هي الدفاع عن الدولة وليس شخص الخليفة، والغريب أن عثمان الذي جهز جيش العسرة بثلاثمائة بعير تساءل: من أين يطعم هذا الجيش الذي سيتحول من المهمة العامة إلى مهمة اعتقد الخليفة في هذا الوقت ألها خاصة؟.

والملاحظ أن التطور التنظيمي لطريقة انتقال السلطة قد استقر على

صورة واضحة بعد أبي بكر وعمر رضي الله عنهما، إلا أن هذا كان يعتمد على تنظيم الخليفة ، وتعيين من يقوم بالأمر حال غيابه، لكن ما الحل إذا لم يعين الخليفة من يقوم بالأمر؟

لم يهتم الصحابة ببحث هذه المسألة الافتراضية، فأبو بكر وعمر تمكن، كل منهما من ترشيح الخليفة من بعده، ومن ثم تم عرضه على الأمة للمبايعة العامة، ولكن باستشهاد عثمان حدث شكل مختلف من النظام، إذ أصبحت الخلافة فجأة دون خليفة ولا نائباً عن الخليفة، والفترة ما بين انتهاء خلافة عثمان وقيام خليفة جديد لا يمكن أن يحدث فيها سوى الفوضى، وبكل يقين كان الوضع سيختلف لو مات عثمان عظمه كما مات أبو بكر، أو قبض على قاتليه كما حدث لقاتلي عمر، في هذه الحالة كان مستشارو عثمان أو أهل الحل والعقد سيحتمعون دون إبطاء ليختاروا الخليفة الجديد، ثم تجرى المبايعة العامة بعد مراسيم البيعة الخاصة، ولكن هذه الترتيبات تلاشت من ذهن أولئك الذين روعهم قتل الخليفة، فأول ما انصرفت إليه الأنظار هو الجناة، من أين أتوا وإلى أين ذهبوا؟ وربما كان القليل هم الذين اتجهت أنظارهم إلى الخلافة في الأيام الأولى، ومنهم على الذي أدرك حجم المسئولية، ومدى أهمية تعيين خليفة، وإتمام البيعة له لممارسة مهامه قبل الانشغال بقضايا حنائية لا يتعلق بها المحافظة على كيان الدولة التي لا يزال يتربص بها الأعداء، ولكن ما كادت الأنظار تتجه لمبايعة على كرم الله وجهه حتى دفعت الصدمة بكثيرين إلى الخروج للمطالبة بمعاقبة الجناة، فخرجت أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها على

رأس مجموعة صغيرة للمطالبة بقتلة عثمان، ونفس الطريق سلكه معاوية دون اتفاق، لكن الخارجين هنا وهناك يطالبون من بمحاكمة من؟.

إن كانوا يطالبون علياً باتخاذ هذا الإجراء فليمنحوه الصلاحية التي تخوله ذلك، لكن معاوية ربط البيعة بمحاسبة قتلة عثمان، وهي مهمة رأى معاوية فله أنه من الممكن أن يقوم علي بها، ولكن علياً لم يجد لنفسه صفة شرعية تخوله ذلك، وفي ظل الجدل بين المطالبين بدم عثمان والمطالبين بمبايعة الخليفة اختفى قتلة عثمان، وبهذا لم يعد بالإمكان تجاوز هذا المطلب بعد أن ظهرت ردود فعل متناقضة، فانقسم المسلمون إلى حزبين كبيرين، منهم من يؤيد علياً في طلب البيعة، ومنهم من يؤيد معاوية في الإصرار على محاسبة الجناة.

وأما أمهات المؤمنين وهن جزء من نسيج هذا الشعور العام فقد أحسسن بالصدمة وتأنيب الضمير، فلا لوم عليهن لو خرجن مع المطالبين بقاتلي عثمان عثمان الله ومن حقك أن تسأل: لماذا لم تتخذ أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها هذا الموقف عندما استشهد عمر أو على رضي الله عنهما؟ عليك أن تتذكر أن ظروف استشهاد عثمان احتلفت عن هذا وذك، ولهذا لم يكن خروج أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها بسبب الخلافة، ولا بغضاً لعلي كرم الله وجهه، وإنما كان احتجاجاً على حريمة شنعاء الرتكبتها عصابة بطريقة استفزازية ثم احتفت دون محاسبة.

علينا أن لا ننسى أن العالم كان يخطو أولى خطواته نحو الحرية السياسية، وأن تجربة اختيار الحاكم لم يكن قد عرفها العالم من قبل، ولكن

المستشرقين يتخذون من تلك الإيجابية ذريعة لتشويه تاريخ الإسلام، ولا يكفيهم تحليل الأحداث بل يخمنون ما في صدور صانعيها، وهذا التحمين يختلف بين مستشرق وآخر على قدر ما يتغلغل في صدورهم وما يتفاعل فيها من أحقاد، بالإضافة إلى أنه ليس لديهم مراجع ثابتة ينطلقون منها أو يعودون إليها، فما يخمنونه يعبر عن تصورات ذاتية متباينة، وليس حقائق موضوعية ثابتة في كتب التاريخ، فكل يدلي بدلوه على قدر اجتهاده أو أحقاده، والاجتهاد أو الحقد يتجنب السؤال لماذا خرجت أم المؤمنين عائشة؟

وبعض مروجو الفتنة خمنوا أن يكون على قد أشار على النبي على بطلاق عائشة ليتحرر من شائعة الإفك، وما كان على كرم الله وجهه وهو المشهود له بالذكاء ليقع في خطأ يتسبب في حرح مشاعر رسول الله على وهو يعلم أن إيمانه بنبوته على يوجب عليه التسليم بطهارة آل بيته، فليس من المقبول أن تكون زوجة نبي بغي في مذهب العقلاء في أي حال من الأحوال.

وعلى هذا فالأدلة الموضوعية تؤكد أن عائشة لم تخرج مع ولا ضد أحد بذاته، فما كانت البيعة قد تمت لعلي حتى نعتقد بخروجها عليه، ونحن لا نعرف في ديننا ولا دنيانا ما يحكيه القسس من ألها كانت تعادي علياً، أو ألها استطاعت أن تجد وسائل لإثارة الفرقة بين أتباعه، فليس أمهات المؤمنين باللائي يفعلن شيئاً من ذلك، لقد احتارهن الله أرق نساء العرب قلوباً، وأكثرهم إخلاصاً، وهؤلاء لا يجوز الهامهن بالعداوة الظاهرة أو

الباطنة لأبنائهن المسلمين، فإن الله تعالى قد كشف عما هو كامن في صدورهن من رحمة الأمومة، كما فضح ما في صدور المنافقين من أحقاد وضغائن، ووصف القرآن الكريم لهن بـ «أمهات المؤمنين» هو حكم صريح على مشاعرهن تجاه المسلمين بالسوية، فلم تكن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها لتفرق بين أبي بكر وعثمان، ولا بين على ومعاوية، إنها لا تفرق بين مسلم عربي وغير عربي، فهي أم لجميع المؤمنين.

ولمصلحة من تنحاز إلى هذا دون ذاك؟ .

هل كان في ذهنها مشاريع سياسية؟.



# ٤ - الزعم بأن زوجاته كن يطالبنه بالأثواب تعويضاً عن فراغ جنسي

يدعي القس بوش أن نساء النبي كن يعانين من فراغ جنسي، ولذا أصبحن أكثر اهتماماً بأمور أخرى أكثر من اهتمامهن بأنفسهن، ورحن يطالبنه بتعدد الأثواب، وكان من الحكمة بحيث لم يسمح لهن بذلك، وقد تعرضن للتوبيخ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ قُل لِلأَزْوَاجِكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدْنَ ٱلْحَيَافَةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَتِعْكُنَّ وَأُسَرِّحْكُرَ سَرَاحًا جَمِيلاً ﴿ وَإِن كُنتُنَّ تُرِدْنَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَٱلدَّارَ ٱلْاَخِرَةَ فَإِنَّ ٱللَّهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَتِ مِنكُنَّ كُنتُنَّ تُردِّنَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَٱلدَّارَ ٱلْاَخِرَةَ فَإِنَّ ٱللَّهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَتِ مِنكُنَّ أُجْرًا عَظِيمًا ﴿ وَالأَحزابِ)

[صـــ ٤١٢ من الترجمة]

# الله ورداً على هذا نقول:

وهكذا حال النصارى مع أم المسيح التَلِينِين، ومع زوجات أكرم الخلق فهذه لم تكن محلحة في ولائها له، فخديجة رضي الله عنها لسنها يناسبها من افتراءاتهم أن تكون شاكة فيه، وعائشة يناسبها من افتراءاتهم أن لا تكون مخلصة له، أما بقية نسائه فمنهن من كانت في نهاية أو منتصف العمر فاخترع لهن من الفري ما قرأته في هذه الفرية.

لعل من أصعب المحن أن تبتلى بالرد على مثل هذه السفاهات.. ولكن ماذا نقول؟

لا حول ولا قوة إلا بالله !

يحكي القس بوش هذه الشبهة على طريقة المستشرقين من استخدام (لعل وربما) وقوله: «ويبدو أنه نتيجة عدم الإشباع الجنسي إلى حد ما أصبحن أكثر اهتماماً بأمور أخرى» يناقض ما حاول تصويره فيما سبق من أن الرسول كان رحلاً شهوانياً، ولا نعرف كيف بدا له ذلك مع أن هذا العدد الكثير من النسوة لم يكن مع النبي إلا في آخر حياته، ولم يكن صغيرات حتى يخطر ببالهن أن يطالبنه بما هو غريب على بيئتهن العربية التي لا تعرف الموضة ولا تعدد الأثواب، كن أرامل حاملات هموم كد «أم سلمة» التي تزوجها ثم شرع يفكر في زواج أبنائها. فانتقلن بزواجهن من شظف إلى شظف أشد، حتى عجزن عن تحمل قسوة الحياة في بيته هي وهنا أمره ربه أن يخيرهن بين هذه المعيشة الجافة والفراق بإحسان، وهذا تخيير لا توبيخ فيه ولا إذلال، واقرأ الآية لتفهم ما ترمي إليه:

﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلنَّبِيُّ قُل لِآزُوَ جِكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدْنَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمْتِعَكُنَّ وَأُسَرِّحْكُنَ سَرَاحًا جَمِيلًا ﴿ وَإِن كُنتُنَّ تُرِدْنَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَٱلدَّارَ ٱلْأَخِرَةَ فَإِنَّ ٱللَّهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَتِ مِنكُنَّ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ وَرَسُولُهُ وَٱلدَّارِ ٱلْأَخِرَةَ فَإِنَّ ٱللَّهَ وَرسوله والدار الآخرة، ثم اختارت بقية فبدأ بعائشة، فاختارت الله ورسوله والدار الآخرة، ثم اختارت بقية النساء ما اختارته عائشة رضى الله عنهن جميعاً (١)

لقد احتارهن الله أمهات للمؤمنين فاحترن الله ورسوله عن أي لون من ألوان المتع الدنيوية وكن لأبنائهن القدوة الحسنة في كل شئون حياتهم،

١- الترمذي ك تفسير القرآن حــ ٣١٢٨ وقَالَ هَذَا حَدِيثٌ جَسَنٌ صَحِيحٌ

فلم يترك لهن القصور والخدم، ولو شاء لفعل، ولكنه قال: «لا نورث ما تركناه فهو صدقة»(١)

لقد كاد الله أن يفقد زوجاته كلهن أو بعضهن من شظف العيش في داره، فما كان عيشهن إلا على التمر والماء، وهذا ما تقسم عليه أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها لابن أختها عروة بن الزبير (٢) فكيف يتلذذ بالحياة من لم يشبع يوماً بخبز الشعير، ولقد سمعه أنس يقول: ما أمسى عند آل محمد على صاع بُرِ ولا صاع حَبِ وإن عنده لتسع نسوة (٢).

نعم تسع نسوة، كان بإمكانه أن يتزوج بواحدة، وبدلاً من أن تجد ثلاث تمرات في الفطور ستجد عشرين تمرة، كما يرى أصحاب النظريات الحديثة في السعادة الزوجية. ولكن ربك فرض عليه الزواج بهذا العدد ليقدم لنا من خلاله القدوة الحسنة، لم يفرض عليه الزواج بأربعة مثل أفراد أمته حتى لا يظن من لديه قدرة على تعدد الزوجات أن في الأربعة خصوصية له أن في مسك عن ذلك، فميز الله خصوصيته بالعدد الأكبر من النساء، وبقي على المسلم الميسور الحال أن يكون له في رسول الله القدوة الحسنة إلى الحد الذي قرره الله تعالى، كثيرون يعيشون مترفين، وهناك أرامل لا يجدن سبيلاً للعيش الكريم، الرسول الله لم يتزوج إلا بكراً واحدة، وكأنه يشجع زواج الأرامل والمطلقات، وبهذا التشجيع القولي

١ - مسلم ك / الجهاد والسير حـ ٣٣٠٣

٢ - مسلم ك / الزهد والرقائق حــ ٥٢٨٢ والبخاري ك / الرقاق حــ ٩٧٨٥

٣ – البخاري ك / البيوع حــ ١٩٢٧

والعملي لا يعرف الإسلام الفراغ الجنسي، ذلك أنه شرع الزواج بواحدة وبأكثر من واحدة، ويسر سبله، وجعل من رغب عنه مبتعداً عن منهج رسوله، وإنما عرفت الإنسانية الفراغ الجنسي أول ما عرفته عن طريق الرهبنة المسيحية بمناهجها المختلفة، والمسيحية كديانة حرمت التعدد، بل كادت أن تحرم الزواج كذلك، وكلام بولس لم يكن قاطعاً ولكنه على العموم يميل إلى التحريم، وهذا ما يوصي به أهل كورنثوس بحذر، فقد خيل إليه أنه إنما يتزل عليه وحي، ولكنه بدأ يتكلم على غير طريقة أهل الوحى، فماذا يقول بولس لأهل كورنثوس ارتجالاً؟.

يقول: «وأما العذارى فليس عندي أمرٌ من الرب فيهن، ولكني أعطي رأياً كمن رحِمَه الرب الأن يكون أميناً، فأظن أن هذا حسنٌ لسبب الضيق الحاضر، إنه حسن للإنسان أن يكون هكذا:

أنت مرتبط بامرأة فلا تطلب الانفصال.

أنت منفصل عن امرأة فلا تطلب امرأة.

لكنك وإن تزوجت لم تخطئ.

وإن تزوجت العذراء لم تخطئ.

ولكن مثل هؤلاء يكون لهم ضيق في الجسد».

ثم يضيف بولس: «إذاً من زوَّجَ فحسناً يفعل ومن لا يُزَوَّج يفعل أحسن.

المرأة مرتبطة بالناموس ما دام رجلها حياً ولكن إن مات رجلها فهي حرة لكي تتزوج بمن تريد، في الرب فقط.

ولكنها أكثر غبطة إن لبثت هكذا بحسب رأيي وأظن أبي أنا أيضاً عندي روح الله» (١)

فبولس يظن أن لديه أيضاً روح تستحسن للمرأة أن تظل في فراغ جنسى، والسبب حسب رأيه أو حسب الروح الذي يلبسه أن الزواج يسبب للعذاري ضيق في الحسد، وربما يطلبن الكثير من الثياب حتى يتسع الجسد وينبسط، فبولس بما لديه من خبرة يضع القاعدة التي تقول: «أنت متصل فلا تبغى الانفصال، أنت منفصل فلا تبغى الاتصال» وهذه القاعدة لا تقيم للغريزة وزناً، وتؤكد جهله بالغرائز الإنسانية، وربما وجد من الحكمة أن لا يفاجأ أهل كورنثوس برأي قاطع قبل أن يقف على ما لديهم من ثقافة، ويبدو ألهم أرسلوا إليه يطلبون خبرته الجنسية، ولم يفطن إلى قصدهم، فأخذ جانب الحذر وراح يطرح عليهم رأيه المبنى على الظن الفضفاض في الزواج، وهنا يجتهد في الحديث بما يرضى كافة الأذواق، وبما يمكن حمله على كل اتجاه! وكان من الحكمة أن يظل بولس على العهد مستعبداً نفسه للحميع ليربح الجميع، وليفتح الباب أمام من يحب ومن لا يحب الزواج، وبين من يقتصر على امرأة بالزواج ومن يفضل أن يظل طليقاً ينقلب من امرأة إلى أخرى وهو مرح يعني بدون زواج!

وأني لأتساءل ما الفرق بين المرأة أرملة أو مطلقة في هذا العذاب المهين إذا كانت المسيحية تتجه إلى تحريم الزواج ابتداءً وبتاتاً بعد الطلاق؟ لقد وجدنا الأناجيل تأمر الرجال بالاختصاء:

١ - رسالة كورنثوس الأولى الإصحاح السابع راجع أعداد من ٢٥ إلى ٤٠

«لأنه يوجد خصيان ولدوا هكذا من بطون أمهاهم.

ويوجد خصيان خصاهم الناس.

ويوجد خصيان خصوا أنفسهم لأجل ملكوت السموات، من استطاع أن يقبل فليقبل»(١)

فالناس أنواع ثلاثة:

الأول: ولدوا من بطون أمهاهم خصْياناً، أي بلا شهوة جنسية.

الثانى: خصاهم الناس وهم العبيد.

الثالث: حصوا أنفسهم لأجل ملكوت السموات.

والأحير هو الذي رغب فيه المسيح بقوله: «من استطاع أن يقبل فليقبل»

وهكذا لا تجد المرأة في الأنواع الثلاثة من تقضي معه وطرها، فهل يمكن لها أن تختصي هي الأحرى حتى لا تتعذب في غريزتما؟.

هناك الذين لم يختصوا لأجل ملكوت الله ولا غيره، ولم يكبتوا غريز لهم، فهل يمكن لهؤلاء أن يلبوا مطالب المرأة الجسدية؟.

لقد عجزوا حسب نص الإنجيل ومعناه عن قبول ملكوت السموات، ومن ثم انقسموا مجموعات متعددة كلها تتفنن في استغلال المرأة حسدياً.

بعضهم التزم بالشريعة فلم يزد عن واحدة.

وبعضهم لم يجد لذته في الجنس فتبلدت أحاسيسه وضعفت غريزته،

١ - إنجيل متى ١٩ : ١٢

وآخرون ملوا، وربما استخفوا بالغريزة، فدخلوا الأديرة وتركوا المرأة تتخبط خارجها. ثم أغروها باللحاق بهم داخل الأديرة، فكاناً رهباناً وكان راهبات، وهناك كان ما كان من المساكنة الروحية وما خفي عنا كان أعظم مما ظهر لغيرنا.

وبعد عصر حافل من حركة الديرية، وانتشارها في أوربا الغربية والشرقية، ظهرت بشائر تحرير المرأة، «فظهر من يزعم أن الدين يكبت النشاط الحيوي للإنسان، ويظل ينكد عليه حياته نتيجة الشعور بالإثم، ذلك الشعور الذي يستولى على المتدينين خاصة فيخيل لهم أن كل ما يصنعونه خطايا لا يطهرها إلا الامتناع عن ملذات الحياة»(١) ولكن الخلاص كان في التحرر من كافة القيود الأخلاقية، ففتحت البرلمانات المسيحية في الغرب طريق الشذوذ المسدود، وأباحت الحضارة المسيحية الشذوذ، وتركت المرأة لتبحث أو لا تبحث عمن تقوم لها بدور الرجل؟ أباحت الحضارة المسيحية للرجل أن يتزوج برجل، فأصبح الرجل في الغرب رجلاً وامرأة، والمرأة امرأة ورجلاً، فحرموا المرأة المرأة أو المرأة الرجل من الزواج العفيف الطاهر، وحاولوا استغلالها دون زواج، فأصبحت التعيسة كالليمونة تنتهي عند انتهاء عصرها، فإذا ما انتهت متعتهم ألقيت على قارعة طريق، ليس لها زوج يخاف عليها، ولا أولاد يعملون على رعايتها.

أما المرأة التي تمسكت بالدين فلم تكن بأفضل حال، فهي إذا ما تزوجت

١ - شبهات حول الإسلام/ محمد قطب صــ ١٧١ط/ دار الشروق.

تجد المسيحية لا تسمح لها بالطلاق إلا في حالة الزنا، وإذا وقع الزنا طلقها زوجها ثم حرم على المؤمنين بألوهية يسوع الزواج بها، هذه هي شريعة الأناجيل التي قد يتجاوزونها باختراع أساليب فوق الخيال لتعذيب المرأة في غريزتما تارة، وفي حيائها أخرى.

وهكذا حرمت المسيحية تعدد الزوجات، وانطلق جند الرب يسوع يبيدون الرجال الموحدين لله تعالى بالملايين في الحروب في البوسنة والعراق وأفغانستان، لتبقى مخلفات حروبهم جيوشاً من الأرامل والأطفال! وفي النهاية يتحدثون بلا خجل عن حقوق الإنسان!



#### ٥- الزعم بأن العباس وأبا سفيان أسلما كرهاً.

يرى القس بوش أن العباس وأبا سفيان حينما رأوا قوة النبي تتقدم صوب مكة لم يكن أمامهما إلا تسليم مفاتيح مكة للفاتح، والاعتراف بالدعاوى النبوية لسيدهما الجديد، والإقرار بأنه رسول الله.

ويدعي أنه يمكنه أن يفترض هنا أن إسلامهما كان بالإكراه تحت وطأة سيف عمر المرفوع. [صـ ٣٢٩ من الترجمة].

#### ورداً على هذا نقول:

لم يكن العباس وأبو سفيان إلا مدافعين عن تقاليد آبائهما، وهي خرافات لا تقل ضلالاً عن تلك التي لا زال يدافع عنها النصارى إلى اليوم، فالعرب علموا من حال تقاليد الجاهلية ما ظل يجهله النصارى إلى اليوم في تقاليد آبائهم، فهذه أصنام ظلت تشكل كل مظاهر الحياة باتت تتهاوي أمام أعينهم في كل مظهر من مظاهرها.

ورغم أن هذه الحقيقة بدت واضحة للعرب جميعاً إلا أن أبا سفيان صاحب الزعامة فيهم لم يكن مسرعاً في الاعتراف بها، بينما أبدى العباس حماسه للإسلام بما لا يدع مجالاً للشك في عدم إكراهه على ذلك.

ولا يعني هذا أننا نشك في حسن إسلام أبي سفيان، ولكن ربما كان هناك بعض نقاط تحتاج إلى توضيح وبيان، فالقضية تنطلق من واقع أن إسلام أبي سفيان شكل التغير الرسمي لدين العرب، فليس الأمر مجرد إسلام رجل من العرب أو الأعراب لا ينظر لأمره، ولا يؤبه لقوله، وليس

على كل حال ذا مساس بعقيدتنا، فسواء أسلم أبو سفيان طوعاً أم كرها فذلك راجع إلى أبي سفيان نفسه، ولا يؤثر على صحة أو عدم صحة وحدانية الخلق حل في علاه.

وليس الأمر هنا بالغموض الذي يظهر عليه تاريخ المسيحية، فالتاريخ يسجل بدقة كيف وقف أبو سفيان أمام الرسول ليعلن ما لم يتيسر له أن يعلنه أمام هرقل يوماً ما، ولكن معاصرو المسيح لم يعلن أحدهم الإيمان أمام المسيح ولا الكفر أمام بيلاطس بتلك الصورة من الوضوح، (۱) بل لم يؤمنوا بألوهيته وهو بين أيديهم لا طوعاً ولا كرها، ولا يستطيع قسيس أن يبرهن على أن أحداً قد صلى للمسيح أو أعلن إيمانه بالثالوث أمام أو خلف المسيح، بل إن المسيح تركهم وهم سكارى، وذهب ليصلي لله تعالى، فبأي وجه يحكمون بمرطقة من يوحد من كان يصلى له المسيح التمايية ؟ .

أما العرب فلما لم يجدوا وجهاً معقولاً يحملهم على الدفاع عن آلهتهم

<sup>1-</sup> يع تقد النصارى أن بطرس أعلن إيمانه أمام المسيح بوضوح فقد قال له (أنت المسيح ابن الله الحي) ويشرحون قول بطرس ويبنون عليه كل شيء، مع أن هذه العبارة لا تدل على أن بطرس آمن بالتثليث وإنما فقط ترد على الذين يطعنون في نسب المسيح من اليهود، ولم يؤكد بطرس عبارته تلك بالصلاة للمسيح على غو ما يفعلون اليوم، ولا يمكن لأحد أن ينكر الشك البارز في الأناجيل من قبل تلاميذ المسيح، وقلة إيمانهم، وكمثال انظر (متى ١٤: ٢٦ - ٣١) كما تفيض الأناجيل في وصف التلاميذ بعدم الفهم، وكمثال ارجع إلى (مرقص ٩: ٣٢، الأناجيل في وصف التلاميذ بعدم الفهم، وكمثال ارجع إلى (مرقص ٩: ٣٠، مين ١٥: ٦، يوحنا ٨: ٢٧، ١٠: ٦، ١٦ : ١٦ ، ١٣، ولوقا ٩: ٥٥)

خلوا عنها، ولم يكن أبو سفيان ولا غيره من العرب ممن ينطبق عليهم قوله تعالى: «لا إكراه في الدين» ذلك أن الدولة الإسلامية قامت على عدم السماح للعرب بغير الإسلام، وإن سمحت بوضوح لأهل الكتاب عرباً وغير عرب – أن يعيشوا فيها بحرية وسلام، وهذا يفسر قول الرسول هنا «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله» فليس الناس هنا من سبق وسمح لهم بالحرية الدينية من اليهود والنصارى، وإنما هم أهل الوثنية في جزيرة العرب، وأما أهل الكتاب فلهم قانون حاص يتمحور حول منحهم الحرية التامة لممارسة دينهم حسبما يعتقدون، ولكن لماذا لا تمنح تلك الحرية لقريش؟.

ذلك أن قريشاً وقد نزل القرآن الكريم بلسانها، وأقيمت عليها الحجة مباشرة لم يعد لها أن تحيد عن دورها الذي ارتضاه لها خالقها كأمة مؤمنة بوحدانية الله، آمرة بالمعروف ناهية عن المنكر، ولا يعنينا كثيراً أن يقوم العرب بهذا الدور طوعاً أو كرهاً، ولكن يعنينا الآن الحديث عن أبي سفيان كمسئول عن دولة الشرك، فهذه المسئولية جعلته يبدي بعض الفتور أمام الإقرار بالدين الجديد، وربما جعلته حنكته السياسية يرى المحافظة على دين الآباء، لكن الحافظة على دين الآباء، لكن لسان حاله بدأ يتبدل بعد أن رأى من جيش المسلمين ما رأى:

«يا قوم لقد اخترنا الدفاع عن آلهة تتهاوى من حولنا، لقد أصبحنا ندافع عن آلهة لم يعد لها وجود إلا في أوهامنا».

فكيف يطلع أبو سفيان على قومه مجاهراً بتلك الحقيقة؟

إنه ما فتئ يضرب به المثل في الدفاع عن الوهم القديم.

إنه كعربي يحب الفخار بالدفاع عن دين آبائه ليل نهار.

ليس من السهل أن يقر فجأة بالهزامه في معركة ظل يكرس لها حل حياته.

في البداية تردد بين المعرفة والإقرار، والآن يقف متردداً بين الإقرار والاعتقاد.

ولم يمهله القدر طويلاً في هذا التردد، إذ سرعان ما وجد نفسه وجهاً لوجه أمام أكرم وأحلم الناس هذا المشهد يجب أن نسجله بعناية، فأبو سفيان الذي قضى عشرين سنة في حرب الإسلام ها هو يقف أمام الرسول هذا فعل معه الرسول الشاعية؟.

لقد رأى التَّلِيِّلِمُ أن يمنحه فرصة للتفكير بهدوء، وليحسم قراره بحرية تامة، ولو أظهر على أكثر من رغبته في إسلامه ربما فضل الموت على تغيير دينه، ولكن الرسول وهو الرحمة المهداة حاول أن لا يؤدي تعامله مع الرجل إلى إحياء نعرة العناد فيه.

هنا نرى الرسول على يتحلى بالصبر والحكمة مع أبي سفيان فيقول للعباس:

«اذهب به يا عباس إلى رحلك، فإذا أصبحت فأتني به.

فلما رآه في الصباح قال: ويحك يا أبا سفيان، ألم يأن لك أن تعلم أن لا إله إلا الله؟

قال: بأبي أنت وأمي، ما أحلمك وأكرمك وأوصلك، لقد ظننت أن

لو كان مع الله غيره لقد أغني عني شيئاً بعد.

قال ويحك يا أبا سفيان ألم يأن لك أن تعلم أبي رسول الله؟

قال: بأبي أنت وأمي ما أحلمك وأكرمك وأوصلك، أما هذه فإن في النفس حتى الآن منها شيء».

#### لماذا هذه بالذات في النفس منها شيء؟

ذلك أن أبا سفيان لا زال في نفسه شيء من تلك النهاية السريعة لزعامته، وقد رأى في نهاية ليله الطويل ما رآه في بدايته، وها هي اللحظة التي يفيق فيها لأول مرة من حلم الزعامة، ومع ذلك لم يتحمس لوضع شروط تؤخر من تلك النهاية، ولكنه ربما طمح لبعض لحظات وهو بين يدي الرسول في أن تتأخر هذه النهاية بما يحفظ عليه ماء وجهه، فهل من الممكن أن يحصل على ذلك الآن؟ .

والسؤال بصيغة أخرى: هل من الممكن أن يمنح الرسول - ولو لبعض الوقت - دين قريش وضعاً كالذي منحه أهل الكتاب في المدينة؟.

هذا ما كان يود زعيم قريش أن يكون، فوجهه الصادق يتأبى أن يحرض قومه بإصرار على القتال بالأمس، وإذا به اليوم يقدمهم إلى الاستسلام.

لقد أصبح الأمر متروكاً للرسول الله وليس أمام غريمه المهزوم سوى أن يردد عبارة: «بأبي أنت وأمى ما أحلمك وأكرمك وأوصلك».

ومن خلال قراءة دقيقة وتحليل سليم لهذا العبارة يتضح أن أبا سفيان لم يعد أمامه عائق لإعلان إيمانه برسول الله في فهو على استعداد أن يفديه بأبيه وبأمه، فلماذا لم يعلن إسلامه إذاً؟ إن الحياء لا زال يسيطر عليه،

فكيف ينقلب من موقف إلى ضده، فأبو سفيان لم يكن بولس يتشكل لكل جماعة بوجه، ولم يكن مثل أولئك النفر الذين اشتهروا في المدينة بتعدد الوجوه:

﴿ وَإِذَا لَقُواْ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا وَإِذَا خَلَوۡاْ إِلَىٰ شَيَـٰطِينِهِمۡ قَالُوٓاْ إِنَّا مَعَكُمۡ إِنَّمَا نَحۡنُ مُسۡتَهۡرۡءُونَ ﴾.

فزعيم قريش تربى على أنه إذا قال كلمة اعتقدها، وإذا اعتقد عقيدة مات في سبيلها، ولم يعرف أن يأتي هؤلاء بوجه وأولئك بوجه آخر، وكان من الصعب عليه وقد طلع على قومه بالأمس بوجه أن يطلع عليهم اليوم بوجه جديد، ولم يكن العباس ليدعه يسترسل في ظنه وأمانيه، فقدم إليه النصيحة التي وفرت له شيئاً من الدعم النفسي الذي سهل عليه اتخاذ قراره الجديد «فقال له: ويحك أسلم واشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمد رسول الله، قبل أن تضرب عنقك، فأسلم وشهد شهادة حق»(۱)

وهكذا أسلم مكتفياً أن تتلخص أمانيه كلها في أن من دخل دار أبي سفيان فهو آمن، ونحن لا نستغرب أن يكون زعيم قريش بهذه الصورة من الصدق والصراحة، فرغم أنه كان مشركاً إلا أن فضائل المشركين الأخلاقية تجسدت فيه، وإن أشارت زوجته إلى بخله عليها، فإن هذا كان لون من ألوان الشدة على أهل بيته، ولا أعتقد أن قريش أسخي من بذل يتسيد عليها من ليس على سجيتها في الكرم.

١ - انظر تفاصيل أكثر في الرحيق المختوم صــ ٤٠٨، ٤٠٧ ، ٤٠٨

وقد كان أبو سفيان يفهم جيداً وصفه الاجتماعي ودوره السياسي كزعيم لقريش، وأن إسلامه ليس إسلام فرد بل إسلام العرب عن بكرة أبيها، واللحظة التي ينطق بتوحيد الله تعالى فيها سوف يسجلها التاريخ كلحظة النهاية لتاريخ طويل، ولو افترضنا أنه دفع إلى الإسلام بطريقة ما فهذا لأنه لم يعد ينفع منه غير ذلك، فها هو الدين الذي حاربه طويلاً قد ظهر على كل دين، وطالما أن القس بوش يفترض أن إسلامه قد تم بالإكراه، فلنا أن نفترض أنه تم دون إكراه، فكيف نتحقق من أحد الفرضين؟.

إن إسلام المكره غير معتبر في الإسلام، فلو أسلم مكرهاً فإن إسلامه لا يعتبر منجياً شرعاً، ولكن طريقة إعلان أبي سفيان للإسلام تختلف عن طرق المنافقين، فالتردد في قبول الدين ليس من خصائص المنافقين، المنافق عودنا أن لا يتأخر في الإعلان عن إيمانه وربما التباهي به في كل مناسبة، وهذا ما يصوره القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ إِذَا جَآءَكَ ٱلمُنَفِقُونَ وَهذا ما يصوره القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ إِذَا جَآءَكَ ٱلمُنفِقُونَ وَهذا ما يصوره القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ إِذَا جَآءَكَ ٱلمُنفِقُونَ وَاللّهُ يَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللّهُ يَشْهَدُ إِنَّ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللّهُ يَشْهَدُ إِنَّ فَاللّهُ مَا اللّهِ مَا يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللّهُ يَشْهَدُ إِنَّ اللّهِ مِن اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللهُ الللّهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

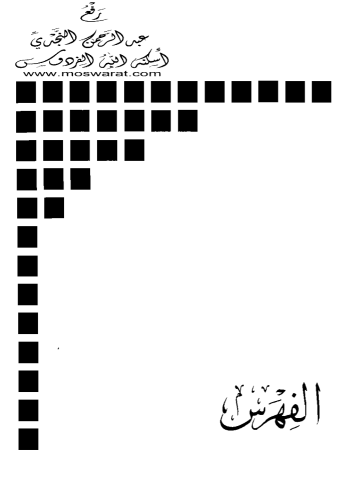
# ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ [المنافقون]

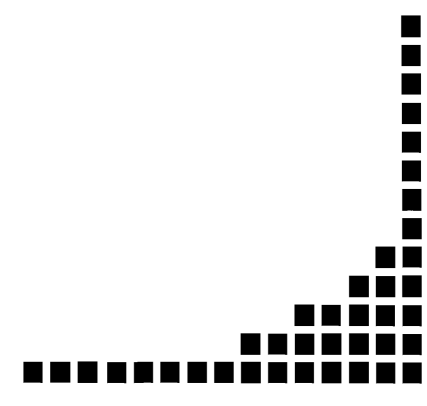
فالمنافقون يبادرون إلى الإقرار بالإسلام وإن لم يطلب منهم ذلك، فكانوا كلما جاءوا إلى الرسول شهدوا أنه رسول الله، إن إسلام هؤلاء لا يمثل في واقع الأمر شيئاً، ذلك ألهم مع الناس إذا أمنوا، ومع الناس أيضاً إذا أشركوا، ولهذا كذَّهم القرآن الكريم مع أن قولهم يطابق الواقع، ولكنه لا يطابق ما في

ضمائرهم من كفر، يجوز أن تطلق على هؤلاء «مسلمين» لكن القرآن الكريم لا يعتبرهم بحال من الأحوال مؤمنين.

قال تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَبِٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴿ يُحَدِّدِعُونَ ٱللَّهَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴿ ﴾ [البقرة]

ولم يكن أبو سفيان كهؤلاء الذين أسهل ما عندهم هو أن يقولوا «آمنا» فهو على العموم لم ينهج نهج الكاذبين، ولم ينطق بكلمة التوحيد حتى استحضر معناها في فكره وقلبه، وهذا ما عبر عنه راوي القصة بقوله: «فأسلم وشهد شهادة حق» ولو لم يكن إسلامه حقاً لما كرمه الرسول ومنح بيته خصوصية الملاذ الآمن، ذلك أنه ربما توهم الجنود المنتصرون أن بيت زعيم دولة الشرك قد أصبح مباحاً أمامهم في نشوة النصر، فإذا بهم يجدوه آمناً، وتحديد الملاذات الآمنة إجراء اتخذه الرسول لتأمين حياة الناس لحظة تحول السلطة في مكة من الشرك إلى الإسلام، ولو كان على متعطشاً للدماء كما يروج النصارى لامتلأت شوارع مكة بالدماء في هذا اليوم، وما غرد أهل مكة بدحول الرسول الرسول الخرية طلقاء.





رَفَّحُ عِب (لرَّحِيُ (الْخِلَّيِّ رُسِكْتِهَ (الْفِرْ) (اِفْرَا وَكُسِسَ www.moswarat.com

.



#### فليئس

| رقم الصفحة | الموضوع                                                      |
|------------|--------------------------------------------------------------|
| ٩          | المقدمة                                                      |
| ١٧         | التمهيد                                                      |
| 1.4-40     | الفَطْنِكُ كَانَجُوْنَ<br>الرد على دعواه حول النبوءة بمحمد ﷺ |
| . **       | اعتراف بوش بنبوءات عن محمد الطَّيْكِالْمُ لماذا؟             |
| ٤٥         | حكمة غامضة تثبت صحة الكتاب المقدس                            |
| ٤٩         | إنسان الخطية                                                 |
| ٥٦         | متى يبرأ القدس                                               |
| ٧٠         | كوكب في السماء                                               |
| ٧٧         | الهام المسلمين بعدم فهم نبوءات الكتاب المقدس                 |
| 91         | الهام المسلمين بألهم وضعوا مبشرات للدلالة على نبيهم          |
| 164-1.4    | الفَطَيْكُ النَّابَيْ<br>الرد على دعواه حول الوحي            |
| 111        | الزعم بأن الرسول على لم يكن أمياً                            |
| 171        | دعواه بشرية القرآن الكريم                                    |
| ١٢٦        | زعمه بأن الوحي كان إدعاء من النبي عِلَمَّا                   |

## الرد على القيد بوش \_\_\_

| رقم الصفحة | الموضوع                                                      |
|------------|--------------------------------------------------------------|
| 127        | الزعم بأن النبي يتظاهر بترول الوحي عليه                      |
| 144        | الزعم بأن بحيرا هو واضع خطة الدين الإسلامي                   |
| 1 £ .      | دعواه بأن شهرة النبي ﷺ راجعة لطبيعة البيئة                   |
| 1 £ Y      | زعمه بأن القرآن مضطرب وغير متسق                              |
| 7101       | الفَظِيلُ الثَّالِيْتُ                                       |
|            | الرد على دعواه حول معجزاته ﷺ                                 |
| 107        | الزعم بأن التَلِيِّكُ كان يتملص من مطالب قومه                |
| 177        | الزعم بأن المعجزات لا تنطلي إلا على السذج                    |
| ۱۲۸        | الزعم بأنه الطَّلِيْكُلِّم لم يكن بحاجة إلى معجزات لأن السيف |
|            | أغناهأ                                                       |
| 177        | التشكيك في حادث شق الصدر                                     |
| ۱۷۸        | الزعم بتحول النبي على عن الجذع لأنه لم يعد يليق بمقامه       |
| ١٨٢        | الزعم بأنه على مات بآثار السم                                |
| 110        | الزعم بأن القصد بالمعراج محاكاة ما جاء في اليهودية           |
| 190        | الزعم بأنه التَلْنِيَّلاً رأى عيسى في السماء السابعة         |
| 197        | الزعم بأن الإسراء والمعراج أدى إلى تخلي بعض أتباعه عنه       |
| 7.7 - 7.7  | الِفَطَيْكِ الْإِتَّائِغِ                                    |
|            | الرد على ما آثاره حول سلوك الرسول وهديه ﷺ                    |
| 7.0        | الرد على زعمه من أن زواجه على بخديجة كان إعلاءً لشأنه        |

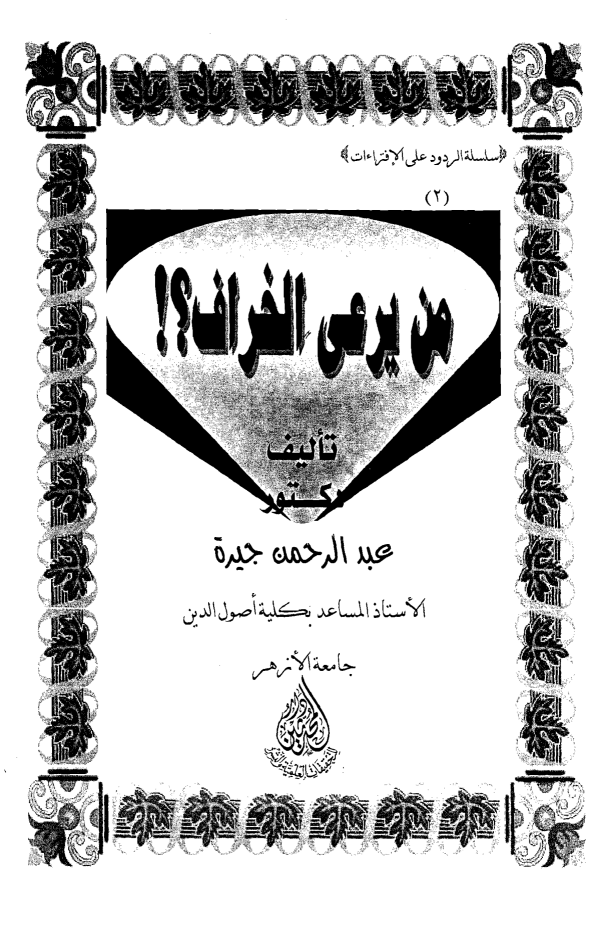
| عم بأن زينب بنت جعش أسرت النبي ﷺ بجمالها         ام النبي ﷺ باتخاذ الوحي ستاراً لإعفاء نفسه من الشريعة         امه ﷺ بأنه كان يسعى لتخليد ذكراه بعد الممات         عم بأنه ﷺ يصف الفردوس بما يتلاءم مع خيال العرب         عم بأن تغيير القبلة أزعج أتباع الدين         عم بأن اليهود كانوا هدفاً خاصاً لعداوته         ام النبي ﷺ بمداهنة اليهود والأثرياء         ام النبي بعدم الحكمة         عم بأن النبي ﷺ كانت تحركه دوافع سياسية         ام النبي ﷺ بأنه كان يقاتل في سبيل طلب السلطة         ام النبي ﷺ بأنه كان يقاتل في سبيل طلب السلطة         عم بأن النبي ﷺ أنه كان يقاتل في سبيل طلب السلطة         عم بأن النبي ﷺ أنه كان يقاتل في سبيل طلب السلطة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | رقم الصفحة                | الموضوع                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|----------------------------------------------------------|
| ام النبي هُ باتخاذ الوحي ستاراً لإعفاء نفسه من الشريعة المحمد ال | ۲.٩                       | الهام النبي عِنْ في حيائه                                |
| ام النبي هُ باتخاذ الوحي ستاراً لإعفاء نفسه من الشريعة المحمد ال | 710                       | الزعم بأن زينب بنت جحش أسرت النبي ﷺ بجمالها              |
| عم بأنه على يصف الفردوس بما يتلاءم مع خيال العرب ٢٤٥ عم بأن تغيير القبلة أزعج أتباع الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 447                       | الهام النبي ﷺ باتخاذ الوحي ستاراً لإعفاء نفسه من الشريعة |
| عم بأن تغيير القبلة أزعج أتباع الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 777                       | الهامه على بأنه كان يسعى لتخليد ذكراه بعد الممات         |
| عم بأن اليهود كانوا هدفاً خاصاً لعداوته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7 2 0                     | الزعم بأنه على يصف الفردوس بما يتلاءم مع خيال العرب      |
| ام النبي علم الحكمة اليهود والأثرياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 7 £ A                     | الزعم بأن تغيير القبلة أزعج أتباع الدين                  |
| ام النبي بعدم الحكمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 701                       | الزعم بأن اليهود كانوا هدفاً خاصاً لعداوته               |
| ام النبي بالخداع والتضليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 700                       | الهام النبي ﷺ بمداهنة اليهود والأثرياء                   |
| ام النبي الله النبي الله كانت تحركه دوافع سياسية ٢٧٢ عم بأن النبي الله كانت تحركه دوافع سياسية ٢٧٥ ام النبي الله كانت مرهونة بالأحوال المادية ٢٧٩ ام النبي الله بأنه كان يقاتل في سبيل طلب السلطة ٢٧٩ عم بأن النبي الله اتخذ من الدين عباءة لطموحاته ٢٨٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 709                       | اتمام النبي بعدم الحكمة                                  |
| عم بأن النبي كانت تحركه دوافع سياسية ٢٧٥<br>عم بأن لهجته كانت مرهونة بالأحوال المادية ٢٧٥<br>ام النبي كان يقاتل في سبيل طلب السلطة ٢٧٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 777                       | اتمام النبي بالخداع والتضليل                             |
| عم بأن لهجته كانت مرهونة بالأحوال المادية ٢٧٥ النبي على بأنه كان يقاتل في سبيل طلب السلطة ٢٧٩ عم بأن النبي على اتخذ من الدين عباءة لطموحاته ٢٨٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>*</b> **               | الهام النبي ﷺ بالحشع                                     |
| ام النبي على بأنه كان يقاتل في سبيل طلب السلطة ٢٧٩ عم بأن النبي على اتخذ من الدين عباءة لطموحاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 777                       | الزعم بأن النبي ﷺ كانت تحركه دوافع سياسية                |
| عم بأن النبي على اتخذ من الدين عباءة لطموحاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 770                       | الزعم بأن لهجته كانت مرهونة بالأحوال المادية             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 779                       | الهام النبي على بأنه كان يقاتل في سبيل طلب السلطة        |
| ام النبي عِلَيْ بسفكه للدماء وقتل الأسرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7.7.                      | الزعم بأن النبي على اتخذ من الدين عباءة لطموحاته         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 710                       | اتهام النبي على الله بسفكه للدماء وقتل الأسرى            |
| الفَهَطِيْكُ الْجَاهِمِتِينُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>**</b> £- <b>* 9 *</b> | الفَصْيِكُ الْجَامِتين                                   |
| الرد على دعواه حول زوجات النبي ﷺ وصحابته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                           | الرد على دعواه حول زوجات النبي ﷺ وصحابته                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                           |                                                          |

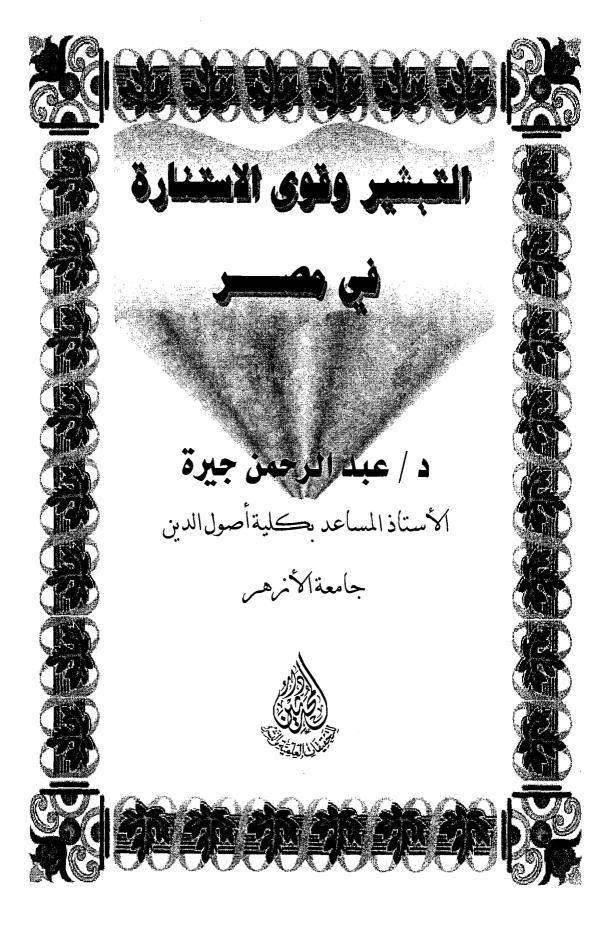
| رقم الصفحة | الموضوع                                              |
|------------|------------------------------------------------------|
| ٣.,        | الهمام خديجة بالشك في أمر النبي ﷺ في بدء الوحي       |
| 4.4        | اتمام عائشة رضي الله عنها في عرضها                   |
| <b>717</b> | الزعم بوجود عداوة بين على وعائشة رضي الله عنهما      |
| ٣١٩        | الزعم بأن زوجاته كن يطالبنه بتعدد الأثواب تعويضاً عن |
| 117        | الفراغ الجنسيالفراغ الجنسي                           |
| **         | الزعم بأن العباس وأبا سفيان أسلما كرهاً              |
| ***        | فهرسفهرس                                             |

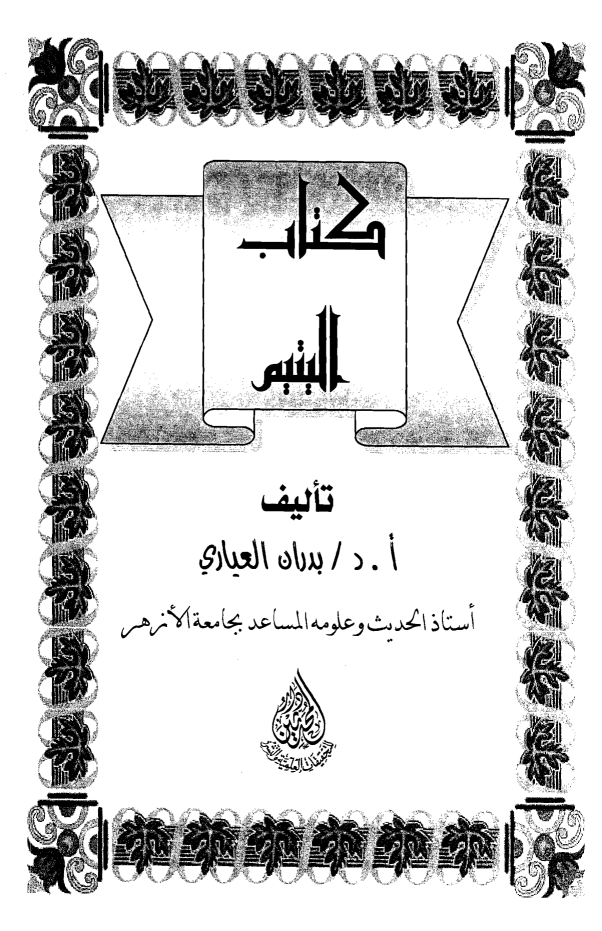


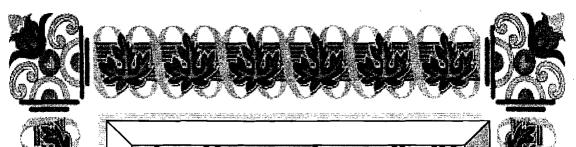












# ewill grap language. pLSai ya

### تأليف

محمد حسن مجبد الغفار

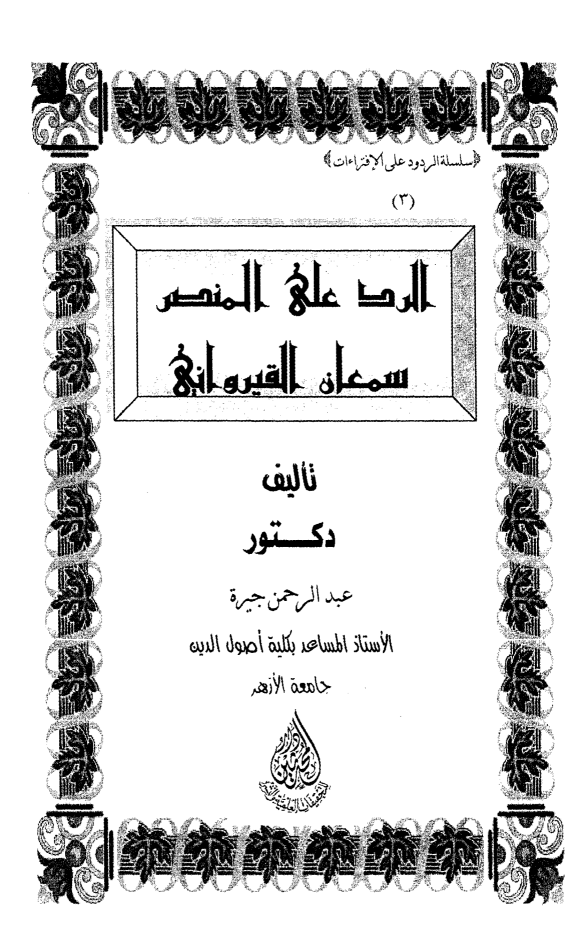
ماجستير في الشربعة الإسلامية

بدر ان العياري أستاذ اكحديث وعلومه المساعد بجامعة الأنرهر

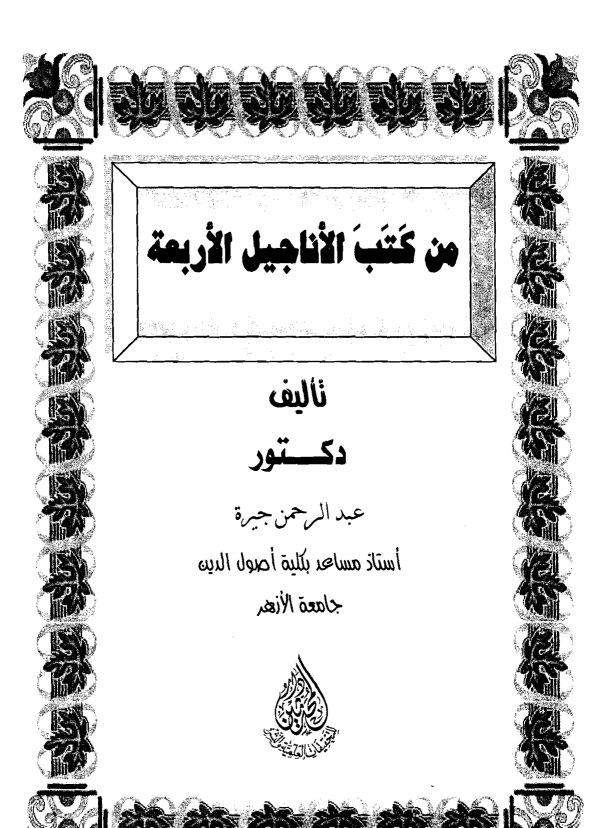


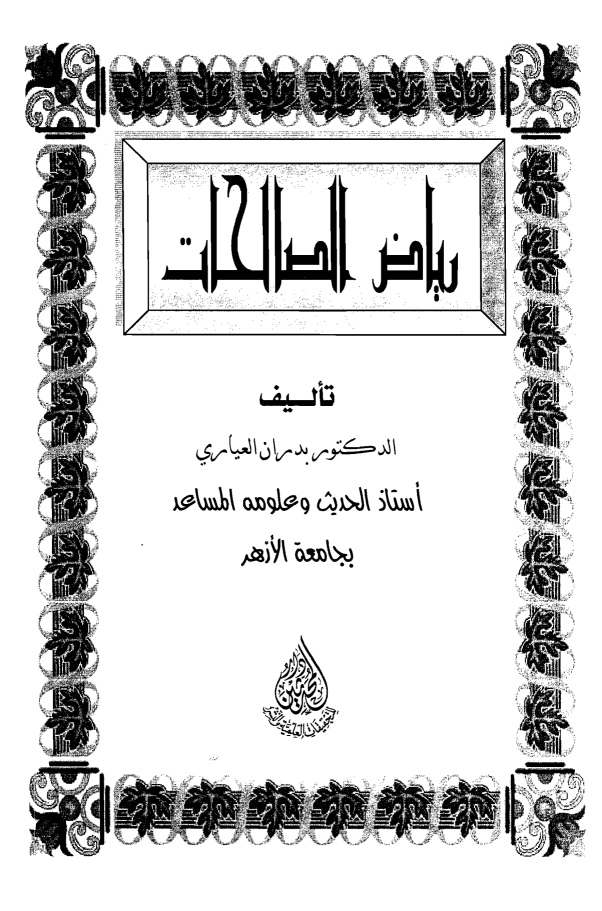


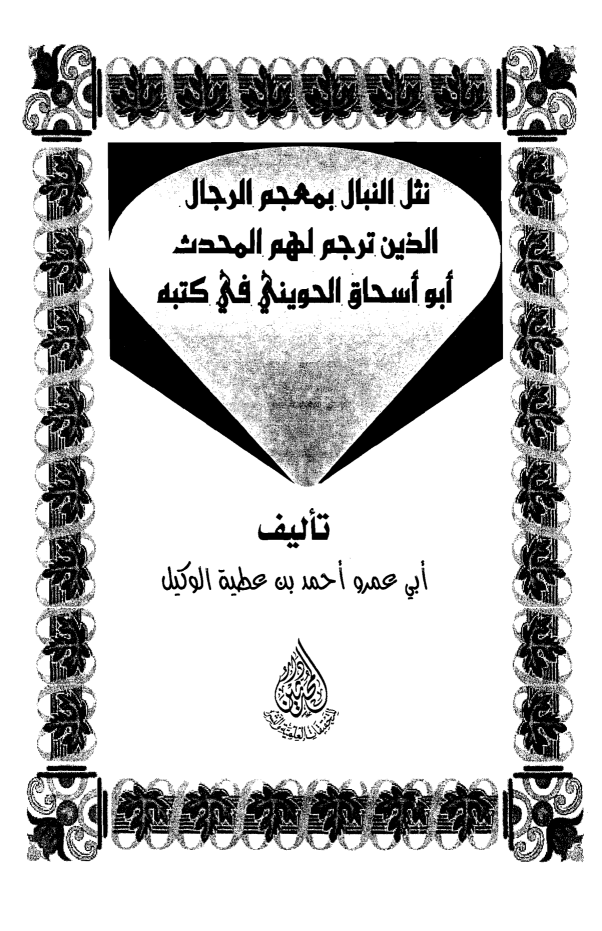














#### www.moswarat.com

